
Metafísica Cuálica
Hacia una ontología del aparecer y una lógica de la articulación

Alejandro Toledo Martínez

29 de diciembre de 2025



Metafísica Cuálica
Hacia una ontología del aparecer y una lógica de la articulación

Copyright ľ 2025 Alejandro Toledo Martínez.
Todos los derechos reservados.

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta obra, así co-
mo su distribución, comunicación pública, transformación o puesta
a disposición por cualquier medio o procedimiento (electrónico, me-
cánico, fotocopia, grabación u otros) sin la autorización previa y por
escrito del titular de los derechos, salvo en los casos permitidos por
la ley aplicable.

Derecho de cita y usos académicos. Las citas y referencias a
obras de terceros se realizan con fines de investigación, crítica y dis-
cusión académica. En la medida en que se incluyen extractos, se hace
bajo el principio del derecho de cita (cuando aplique) y con reconoci-
miento de autoría y fuente. Si usted es titular de derechos y considera
que algún material requiere ajuste o autorización adicional, por favor
contacte al autor.

Permisos. Para solicitar permisos de reproducción o traducción, con-
tacte a:

Alejandro Toledo Martínez
info@eladem.org
https://www.qualicmetaphysics.org

Edición. Primera edición: 2025.

Aviso de marcas. Todos los nombres de productos o marcas citados
en esta obra son propiedad de sus respectivos titulares y se mencionan
únicamente con fines identificativos.



Índice general

Prólogo XI

Introducción general XIII

I CRISIS DEL PARADIGMA CLÁSICO 1

1 La reducción cuantitativa del ser 2
1.1 Una sospecha inicial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2
1.2 Del ser al ente medible . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2
1.3 La hegemonía del cuanto . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
1.4 Ciencia, técnica y empobrecimiento ontológico . . . . . 3
1.5 Basave: crisis y lisis (por qué una nueva metafísica) . . 3
1.6 Cierre: por qué esta crítica prepara el terreno . . . . . 4

2 El problema de los qualia en la filosofía contemporá-
nea 5
2.1 Advertencia: por qué entramos (y por qué salimos) de

este debate . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
2.2 Qué suele significar “qualia” en el marco estándar . . . 5
2.3 Dennett como caso límite: lo que su crítica acierta (y

lo que no toca) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
2.4 No criticismo como cárcel: Kant y la reducción de la

metafísica a epistemología . . . . . . . . . . . . . . . . 6
2.5 Positivismo lógico: el cierre por verificabilidad . . . . . 7
2.6 Cierre: por qué hablamos de cualo (y no de qualia) . . 7

3 Límites de la lógica tradicional 8
3.1 Un deslinde necesario: lógica no es ontología . . . . . . 8

iii



ÍNDICE GENERAL

3.2 Estructura, sistema, lógica (jerarquía) . . . . . . . . . 8
3.3 Por qué el aparecer no cabe como proposición . . . . . 9
3.4 Positivismo lógico: cuando la lógica intenta clausurar

la filosofía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
3.5 Cierre: qué promete (y qué no promete) este libro . . . 10

II FUNDAMENTOS DE LA METAFÍSICA CUÁ-
LICA 11

4 Habencia: el campo originario del aparecer 12
4.1 El problema: cosificar el ser . . . . . . . . . . . . . . . 12
4.2 Definición operativa de habencia . . . . . . . . . . . . 13

4.2.1 Lo que habencia no es . . . . . . . . . . . . . . 13
4.2.2 Campo: metáfora útil, con límite . . . . . . . . 13

4.3 Rasgos de acceso: presencia y articulación . . . . . . . 13
4.4 Habencia y método: conocer sin capturar . . . . . . . 14
4.5 Puente necesario: de habencia a cualo . . . . . . . . . 14

5 Qué es un cualo (y qué no es) 16
5.1 Advertencia terminológica: cualo y qualia . . . . . . . 16
5.2 Definición negativa (descontaminación) . . . . . . . . . 16

5.2.1 Un cualo no es una palabra . . . . . . . . . . . 16
5.2.2 Un cualo no es un concepto . . . . . . . . . . . 17
5.2.3 Un cualo no es una propiedad objetiva . . . . . 17
5.2.4 Un cualo no es un dato . . . . . . . . . . . . . 17
5.2.5 Un cualo no es universal . . . . . . . . . . . . . 17

5.3 Definición mínima positiva . . . . . . . . . . . . . . . . 17
5.4 Rasgos estructurales (sin objetualizar) . . . . . . . . . 17

5.4.1 Intensidad (no cuantitativa) . . . . . . . . . . . 18
5.4.2 Direccionalidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
5.4.3 Saturación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
5.4.4 Temporalidad propia . . . . . . . . . . . . . . . 18

5.5 logos: huellas, no captura . . . . . . . . . . . . . . . . 18
5.6 Distinciones críticas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

5.6.1 cualo no es una mónada (Leibniz) . . . . . . . 19
5.6.2 cualo no es “cualidad” física . . . . . . . . . . . 19

5.7 Cierre: por qué esta definición es condición de posibilidad 19

iv



ÍNDICE GENERAL

6 cualo, experiencia y polarización 20
6.1 La confusión: llamar “experiencia” a todo . . . . . . . 20
6.2 El cualo como unidad mínima (no la vivencia completa) 20
6.3 Polarización: operación secundaria del logos . . . . . . 21

6.3.1 Ejemplo canónico: temperatura (campo térmico) 21
6.3.2 Generalización: otros campos cuálicos no psi-

cológicos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
6.4 Evaluación: por qué “bueno/malo” llega tarde . . . . . 22
6.5 Basave: dinámica y tensiones sin contradicción . . . . 22
6.6 Cierre: por qué este capítulo es el umbral de la Parte III 23

III ESTRUCTURA CUÁLICA DEL APARECER 24

7 Campos cuálicos y
no-polaridad originaria 25
7.1 Por qué hablar de “campo” (sin fisicalismo) . . . . . . 25
7.2 Tesis central: el fenómeno primario no es polar . . . . 26
7.3 Ejemplo canónico: campo térmico (temperatura vivida) 26
7.4 Generalización: campos cuálicos no psicológicos . . . . 27

7.4.1 Presión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
7.4.2 Luminosidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
7.4.3 Sonoridad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
7.4.4 Tensión corporal . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

7.5 Un mapa mínimo: campos y polaridades derivadas . . 27
7.6 Basave: tiempo y espacio como dimensiones del “hay” 28
7.7 Cierre: hacia el cualo de umbral . . . . . . . . . . . . . 28

8 El cualo de umbral 29
8.1 El par como síntoma: meter/sacar . . . . . . . . . . . 29
8.2 El campo previo: contención / apertura . . . . . . . . 29

8.2.1 Umbral no es geometría . . . . . . . . . . . . . 30
8.3 Polarización operativa: interiorización/exteriorización . 30
8.4 Objeto formal: no la acción, sino el pasaje . . . . . . . 31
8.5 Generalización: otros pares del mismo tipo . . . . . . . 31
8.6 Basave: espacio y situación sin vacíos absolutos . . . . 31
8.7 Cierre: preparación para tiempo, intensidad y saturación 32

v



ÍNDICE GENERAL

9 Tiempo, intensidad y saturación 33
9.1 La dificultad: hablar del tiempo sin cosificarlo . . . . . 33
9.2 Tiempo de relojes y tiempo vivido . . . . . . . . . . . 33
9.3 Temporalidad propia del cualo . . . . . . . . . . . . . 34
9.4 Intensidad (no cuantitativa) y densidad temporal . . . 34
9.5 Saturación: cuando el aparecer fuerza un pasaje . . . . 35
9.6 Memoria y proyecto: el pasado no es un residuo . . . . 35
9.7 Una polaridad existencial (Basave): oportunidad / frus-

tración . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
9.8 Cierre: estructura cuálica del aparecer . . . . . . . . . 36

IV MÉTODO DE ANÁLISIS CUÁLICO 37

10 Acceder a lo cuálico: por qué empezar por pares 38
10.1 El problema de acceso . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
10.2 Basave: método que brota del objeto (y la “regla lesbia”) 38
10.3 Postulado 1: accesibilidad humana (contraste, tensión,

oposición) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
10.4 Postulado 2: los opuestos son síntomas, no fundamentos 39
10.5 Por qué no empezar por definición positiva . . . . . . 39
10.6 Suspensión de juicio: condición de posibilidad del mé-

todo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
10.7 Cierre: el salto al método explícito . . . . . . . . . . . 41

11 Método de análisis cuálico por pares polares 42
11.1 Principio: método indirecto (huellas, no captura) . . . 42
11.2 Criptonomía: lo oculto decifrable por lectura indirecta 42
11.3 Estructura del método (fases I–V) . . . . . . . . . . . 43

11.3.1 Fase I — Selección del par polar . . . . . . . . 43
11.3.2 Fase II — Suspensión del juicio polar (epoché

cuálica) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
11.3.3 Fase III — Detección del campo común (des-

cubrimiento del cualo) . . . . . . . . . . . . . . 44
11.3.4 Fase IV — Verificación negativa (qué NO es el

campo) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
11.3.5 Fase V — Reconstrucción genética (del campo

a la polaridad) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
11.4 Criterios de calidad (para no degradar el método) . . . 45
11.5 Cierre: del método a los estudios de caso . . . . . . . . 45

vi



ÍNDICE GENERAL

12 Estudios de caso 46
12.1 Cómo leer estos casos . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
12.2 Caso I — Frío / caliente → presencia térmica . . . . . 46

12.2.1 Par de acceso . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
12.2.2 Epoché polar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
12.2.3 Campo inferido . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
12.2.4 Verificación negativa . . . . . . . . . . . . . . . 47
12.2.5 Reconstrucción genética . . . . . . . . . . . . . 47

12.3 Caso II — Meter / sacar → umbral . . . . . . . . . . . 47
12.3.1 Par de acceso . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
12.3.2 Epoché polar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
12.3.3 Campo inferido . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
12.3.4 Verificación negativa . . . . . . . . . . . . . . . 47
12.3.5 Reconstrucción genética . . . . . . . . . . . . . 48

12.4 Caso III — Tensar / soltar → estado tensional . . . . 48
12.4.1 Par de acceso . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
12.4.2 Epoché polar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
12.4.3 Campo inferido . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
12.4.4 Verificación negativa . . . . . . . . . . . . . . . 48
12.4.5 Reconstrucción genética . . . . . . . . . . . . . 49

12.5 Herramientas de control (Basave): aparato categorial
sin colonizar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

12.6 Cierre: hacia una cartografía cuálica . . . . . . . . . . 49

V LÓGICA CUÁLICA 50

13 De logos a lógica: articulación de lo disperso 51
13.1 Una advertencia: el logos llega después . . . . . . . . . 51
13.2 Estructura, sistema, lógica (jerarquía de niveles) . . . 51
13.3 Endolingüística: el eje K–L ↔ L–G . . . . . . . . . . 52
13.4 Endolingüística como vía criptonómica/criptológica . . 55
13.5 Basave: aparato categorial y hermenéutica de la ha-

bencia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
13.6 Cierre: qué se gana con este paso . . . . . . . . . . . . 55

14 Qué es (y qué no es) la lógica cuálica 57
14.1 Delimitación ontológica estricta . . . . . . . . . . . . . 57
14.2 Qué cuenta como “fórmula” en este marco . . . . . . . 58
14.3 Qué NO es la lógica cuálica (lista protectora) . . . . . 58

vii



ÍNDICE GENERAL

14.4 Cómo se relaciona con matemáticas (sin prometer de-
masiado) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

14.5 Cierre: criterio de publicabilidad . . . . . . . . . . . . 59

15 Operaciones cuálicas fundamentales 60
15.1 De qué hablamos cuando hablamos de “operaciones” . 60
15.2 Operación 1: composición cuálica (⊗) . . . . . . . . . 60
15.3 Operación 2: resonancia (≈) . . . . . . . . . . . . . . . 61
15.4 Operación 3: intensificación / atenuación (↑, ↓) . . . . 62
15.5 Operación 4: inversión cuálica (↔) . . . . . . . . . . . 62
15.6 Operación 5: pasaje (⇒) . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
15.7 Operación 6: fijación polar (rigidez de recorte) . . . . 62
15.8 Basave: acto/potencia y posibilidad (sin escolástica) . 63
15.9 Cierre: hacia axiomas negativos . . . . . . . . . . . . . 63

16 Límites internos: axiomas negativos y horizonte de
matematización 64
16.1 Por qué empezar por límites . . . . . . . . . . . . . . . 64
16.2 Axiomas negativos (protectores) . . . . . . . . . . . . 64

16.2.1 Axioma 1 — No-objetualidad . . . . . . . . . . 64
16.2.2 Axioma 2 — No-totalización . . . . . . . . . . 65
16.2.3 Axioma 3 — Emergencia polar . . . . . . . . . 65
16.2.4 Axioma 4 — Irreductibilidad . . . . . . . . . . 65
16.2.5 Axioma 5 — No-booleanización . . . . . . . . . 65

16.3 Consecuencias: qué se vuelve imposible (y por qué) . . 65
16.4 Horizonte: una “matemática cuálica” (posible, austera,

abierta) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
16.5 Base propia (endolingüística): sí hay matemática, con

dos ámbitos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
16.5.1 Familias compatibles (ejemplos) . . . . . . . . 67
16.5.2 Qué no usar (por incompatibilidad) . . . . . . 67

16.6 Basave: no hipostasiar el ser (lección final) . . . . . . . 67

VI PROYECTOS DERIVADOS 68

17 Hacia un diccionario cuálico 69
17.1 Qué es (y qué no es) un diccionario cuálico . . . . . . 69
17.2 Por qué tiene sentido (Basave: mapas sin totalizar) . . 70
17.3 Estructura mínima de una entrada . . . . . . . . . . . 70

viii



ÍNDICE GENERAL

17.3.1 Plantilla . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
17.3.2 Ejemplo mínimo (esquemático) . . . . . . . . . 71

17.4 Criterios de calidad (para que sea defendible) . . . . . 71
17.5 Modelos auxiliares (sin confundir modelo con cualo) . 71
17.6 Cierre: del diccionario a la investigación . . . . . . . . 72

18 Implicaciones clínicas, lingüísticas y culturales 73
18.1 Advertencia de dominio . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
18.2 Fijación polar como fenómeno post-cuálico . . . . . . . 73
18.3 Implicación clínica (en sentido filosófico, no médico) . 74
18.4 Implicación lingüística: el lenguaje como mediación

tardía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
18.5 Implicación cultural: cuando una cultura fija una po-

laridad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
18.6 Basave: socialidad y persona (sin colectivismo ni indi-

vidualismo) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
18.7 Cierre: autores como lámparas, no como soberanos . . 75

19 IA, información y ausencia de cualos 76
19.1 El error contemporáneo: confundir procesamiento con

aparecer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
19.2 Qué significa no hay cualos en una IA (en nuestro marco) 76
19.3 Una analogía estructural (endolingüística): L–G sin

K–L . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
19.4 Contra el verificacionismo: por qué no observable no

es sin sentido . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
19.5 Simulación, reporte y conducta: por qué no bastan . . 79
19.6 Qué sí podemos hacer con IA (sin antropomorfismo) . 79
19.7 Cierre: una regla ética y epistemológica . . . . . . . . 79

Conclusión 81

A Glosario mínimo 84
A.1 Habencia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
A.2 Cualo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
A.3 Campo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
A.4 Polaridad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
A.5 Logos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

ix



ÍNDICE GENERAL

B Nota metodológica sobre endolingüística 86
B.1 Eje estructural . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
B.2 Dos ámbitos de formalización (clave) . . . . . . . . . . 86

C Advertencias terminológicas 88
C.1 Cualo vs qualia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
C.2 Campo vs objeto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
C.3 Criptonomía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

D Participación: horizonte habencial, ser y el límite del
nombre 89
D.1 Por qué un anexo final (y no un capítulo más) . . . . . 89
D.2 El principio habencial de participación . . . . . . . . . 89
D.3 “Más allá del hay”: ¿ser?, ¿Dios?, ¿nombre? . . . . . . 90
D.4 ¿Podemos hablar? El problema del lenguaje (y el bor-

de místico) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
D.5 Cierre: qué afirmamos (mínimo) y qué dejamos abierto 91

x



Prólogo

Por qué una metafísica cuálica hoy

Este libro nace de una incomodidad simple: la experiencia huma-
na no cabe, sin pérdida esencial, en el molde dominante de lo medible,
lo cuantificable y lo proposicional.

No es una protesta contra la ciencia ni una nostalgia anti-moderna.
Es una exigencia de honestidad ontológica: si hay modos de aparecer
que no se dejan reducir a objeto, dato o predicado, entonces nece-
sitamos un vocabulario y un método que no los traicionen desde la
primera línea.

La propuesta es directa: volver al piso donde todo conocimiento
toma pie. En términos de Agustín Basave: la habencia como el “hay”
originario, y, dentro de ese campo, los cualos como unidades irre-
ductibles de aparecer vivido. La lógica, aquí, llega después: articula
huellas, no captura el aparecer.

El agotamiento de la metafísica cuantitativa

La metafísica clásica y buena parte de la filosofía moderna he-
redaron una tentación persistente: hacer del ser un inventario, una
lista de entidades, o un concepto neutro capaz de sostener cualquier
predicación. En su versión contemporánea, esa tentación toma la for-
ma de una ontología cuantitativa: lo real se define por su traducción
a magnitud, dato, cálculo, predicción.

Este libro sostiene que ese gesto no es solo incompleto; es una
inversión de prioridades: confunde el mapa con el territorio. La for-
malización es una etapa secundaria (estructura → sistema → lógica),
y su éxito no autoriza a declarar inexistente lo que queda fuera de

xi



ÍNDICE GENERAL

su grilla.
La metafísica cuálica no quiere desmontar lo cuantitativo. Quiere

impedir su absolutización.

Advertencia metodológica: lo que este libro no
es

Para proteger el proyecto desde el inicio, conviene decirlo en ne-
gativo:

No es un misticismo de la inefabilidad. Que el cualo no sea cap-
turable como dato no significa que sea indiscutible. El criterio
aquí es la huella: acceso indirecto, reconstrucción, verificación
negativa.

No es una filosofía de la mente camuflada. El eje no es la psico-
logía, sino la ontología del aparecer y la ética de su articulación.

No es una nueva “lógica universal”. La lógica cuálica, si apare-
ce, lo hace como consecuencia: una lógica de pasajes y restric-
ciones, local y no totalizante.

No es una teoría definitiva. El libro fija un programa con lí-
mites internos (axiomas negativos) y deja explícito qué queda
abierto para estudio posterior.

Una última precaución editorial: en Basave la dimensión teísta es
estructurante. En este proyecto, esa cuestión se trabaja como anexo
final, escrito al final del proceso, cuando el argumento ya esté maduro
y sepamos distinguir lo que afirmamos de lo que dejamos abierto.

xii



Introducción general

El problema de la experiencia irreductible
Toda filosofía empieza por un hecho que no controla: hay expe-

riencia. Pero “experiencia” suele ser entendida como material bruto
que debe traducirse a objetos, datos o proposiciones para volverse
legítima.

Este libro invierte esa jerarquía: sostiene que hay un estrato del
aparecer que es ontológicamente primero y que, por ello, debe ser
pensado antes de cualquier reducción a cuanto.

Llamaremos habencia al campo originario del “hay” y cualo a
una unidad irreductible de aparecer vivido dentro de ese campo. No
postulamos cualos como “cosas internas” ni como entidades privadas;
los tratamos como el suelo que deja huellas y exige una epistemología
indirecta.

Entre ontología, fenomenología y lenguaje
El proyecto se ubica deliberadamente en un cruce:

Ontología: porque pregunta por el estatuto del aparecer, no
solo por condiciones del conocer.

Fenomenología: porque se toma en serio el modo de darse de
lo vivido (presencia, intensidad, saturación), sin convertirlo en
objeto.

Lenguaje: porque el acceso humano a lo cuálico es mediado:
el logos articula, liga, selecciona; llega después.

Por eso trabajamos con una distinción rectora: estructura ̸=
sistema ̸= lógica. La lógica es un intento de dar cuenta del orden,

xiii



ÍNDICE GENERAL

no el orden mismo. En consecuencia, la “lógica cuálica” no es un
oxímoron: es una formalización austera de pasajes y restricciones en
el nivel de las huellas, no una lógica del cualo como objeto.

El estatuto filosófico del cualo

La palabra qualia pertenece a un debate específico (filosofía de la
mente) y arrastra supuestos representacionales que aquí no adopta-
mos. Por eso este libro usa el término cualo como término rector, y
usa qualia solo como referencia histórica cuando sea inevitable.

Una definición operativa mínima basta para orientar el resto:

Un cualo es una unidad irreductible de aparecer vivido en
el campo de la habencia, previa a articulación conceptual,
lingüística y proposicional.

La consecuencia metodológica es inmediata: el logos no accede al
cualo como objeto. El logos trabaja con huellas: residuos, rastros,
pasajes, configuraciones post-cuálicas. Por eso la formalización que
proponemos (cuando aparezca) se dirige a condiciones de transición,
no al aparecer mismo.

Incognoscible, inconsciente, oculto (y lo crip-
tonómico)

En el recorrido del libro aparecerán tres nociones que conviene
distinguir desde el inicio:

Incognoscible: lo no accesible por principio.

Inconsciente: lo no presente a la conciencia, pero operante.

Oculto: lo no manifiesto, aunque potencialmente revelable.

Llamaremos criptonómico/criptológico a un caso específico
del oculto: lo oculto decifrable. Es decir: aquello que puede conocerse
indirectamente por huellas, síntomas, estructuras o códigos.
Observación 0.1. La criptonomía no es adivinación: es inferencia es-
tructural rigurosa a partir de lo que se deja articular (polos, tensiones,
ritmos, inversiones) para desvelar un campo cuálico previo.

xiv



ÍNDICE GENERAL

Esta distinción protege el método del libro: evita confundir lími-
tes de acceso (incognoscible) con modos indirectos de conocimiento
(criptonomía).

Nota sobre el carácter no definitivo del proyec-
to

El lector no encontrará aquí una metafísica total ni una promesa
de clausura. Encontrará, en cambio, un programa con compromisos
y límites:

compromisos terminológicos (habencia, cualo, logos),

compromisos metodológicos (acceso indirecto, verificación ne-
gativa),

y límites internos (axiomas negativos contra objetualidad y to-
talización).

Una consecuencia editorial importante: la pregunta por lo divino
(inevitable en toda metafísica y estructurante en Basave) se reserva
como capítulo final escrito al final del proyecto, con conclusiones
ya maduras y dejando explícito qué queda para estudio posterior.

Mapa de lectura
El libro avanza por estratos:

Parte I: diagnostica el empobrecimiento ontológico (cuanto/-
lógica).

Parte II–III: fija el piso (habencia) y la unidad (cualo) y
describe su estructura (campo, umbral, tiempo/intensidad/sa-
turación).

Parte IV: propone un método de acceso por pares polares, con
lectura indirecta (criptonomía).

Parte V: desarrolla una lógica cuálica como articulación for-
mal de huellas y pasajes (con límites internos).

Parte VI: abre proyectos derivados (diccionario cuálico, cul-
tura, IA) sin confundir articulación con aparecer.

xv



ÍNDICE GENERAL

xvi



Parte I

CRISIS DEL
PARADIGMA CLÁSICO

1



Capítulo 1

La reducción cuantitativa del
ser

1.1 Una sospecha inicial
La metafísica no muere porque el mundo se vuelva menos real,

sino porque ciertos modos de describir lo real se vuelven hegemónicos.
Uno de esos modos es la traducción del ser a cuanto: lo que cuenta
como real es lo medible, lo calculable, lo replicable en procedimientos.

El punto de este capítulo es negativo (crítico) y, a la vez, meto-
dológico: no atacamos a la ciencia, sino la absolutización del cuanto
como ontología. No queremos volver a una metafísica pre-científica;
lo que buscamos es recuperar un estrato previo que la cuantificación
presupone.

1.2 Del ser al ente medible
Cuando la pregunta por lo real se formula desde la técnica, lo

real se vuelve inventario. El ente se entiende como objeto disponible:
algo que puede ser aislado, medido, comparado y puesto en serie.

Esta traducción tiene un éxito obvio: permite conocimiento ope-
rativo, predicción y control. Pero también tiene un costo: el aparecer
vivido queda reducido a ruido subjetivo o a epifenómeno, y la totali-
dad se fragmenta en variables.
Observación 1.1. No se trata de negar el valor del cuanto, sino de
evitar una confusión:

2



1.3. La hegemonía del cuanto

que un modo de acceso (medición) se convierta en el cri-
terio único de ser.

1.3 La hegemonía del cuanto

La hegemonía del cuanto no se impone solo por filosofía: se im-
pone por infraestructura. Donde hay medición hay estandarización;
donde hay estandarización hay comparación; donde hay comparación
hay poder técnico.

La lógica tradicional, en su forma más difundida, refuerza este
gesto cuando se la entiende como universalización: reglas válidas para
todo sujeto y toda proposición. El problema no es la lógica como
disciplina, sino el salto ilícito: suponer que solo es inteligible lo que
puede universalizarse sin pérdida.

Este salto deja fuera precisamente lo que este libro quiere pensar:
unidades irreductibles de aparecer vivido que no se comportan como
datos ni como proposiciones.

1.4 Ciencia, técnica y empobrecimiento onto-
lógico

El empobrecimiento ontológico ocurre cuando el mundo queda
descrito como si fuera una colección de magnitudes. La experiencia
cotidiana —la presencia, la atmósfera, el tono, el peso fenomenal—
queda relegada a lenguaje impreciso.

Pero esa “imprecisión” es un síntoma: indica que hay un nivel de
realidad que no se deja reducir sin residuo. El residuo no es ignorancia;
es estructura de acceso. Si lo borramos, logramos coherencia técnica
a costa de falsedad ontológica.

1.5 Basave: crisis y lisis (por qué una nueva
metafísica)

Basave diagnostica la crisis con una fórmula incisiva: cuando el
ser se toma como concepto sustantivado (ser en bruto), la metafísica
pierde su objeto real. El concepto se vuelve tan universal que se
vuelve vacío: no hay ciencia real de un “ser” sin rasgos.

3



Capítulo 1. La reducción cuantitativa del ser

Su propuesta de salida (lisis) desplaza el centro: hablar de haben-
cia (todo cuanto hay) en lugar de hipostasiar el ser como abstracción.
Esta reorientación importa aquí por una razón decisiva: vuelve legíti-
mo pensar un estrato antepredicativo, previo al juicio, donde lo real
se da como presencia.
Observación 1.2. En nuestro vocabulario, esto abre el piso para decir:

antes de la verdad proposicional hay una verdad de pre-
sencia: “hay” antes de “es verdadero”.

1.6 Cierre: por qué esta crítica prepara el te-
rreno

La reducción cuantitativa del ser no debe “refutarse”; debe reubi-
carse. Es un recorte poderoso dentro de una totalidad más amplia.
La Parte I, en conjunto, busca despejar el campo: mostrar por qué
ciertos marcos dominantes no pueden alojar lo cuálico sin deformarlo.

En los capítulos siguientes afinamos dos frentes:

el frente contemporáneo (la discusión sobre qualia en filosofía
de la mente),

y el frente formal (los límites de la lógica tradicional cuando se
la usa como ontología).

4



Capítulo 2

El problema de los qualia
en la filosofía contemporá-
nea

2.1 Advertencia: por qué entramos (y por qué
salimos) de este debate

Este capítulo entra a un debate contemporáneo por una razón
práctica: el lector actual, al oír “cualidad subjetiva”, tenderá a pensar
inmediatamente en qualia y en filosofía de la mente. Si no hacemos el
deslinde desde el inicio, el libro queda mal enmarcado: se leerá como
una tesis psicológica o neurofilosófica.

Entramos, entonces, para poner un candado conceptual: este li-
bro no discute principalmente estados mentales representa-
cionales, sino el estatuto ontológico del aparecer.

2.2 Qué suele significar “qualia” en el marco
estándar

En el marco estándar, qualia suele nombrar cualidades subjetivas
privadas: “lo que se siente” (cómo se siente el dolor, el rojo, el sabor),
con un paquete de tesis implícitas:

que se trata de contenidos mentales internos,

5



Capítulo 2. El problema de los qualia en la filosofía contemporánea

que su acceso es introspectivo y directo,

que son difíciles de comparar intersubjetivamente,

y que son un problema para una explicación naturalista com-
pleta.

El problema para nuestro proyecto es que este paquete empuja el
tema hacia un territorio que no queremos soberano: el de la mente
como contenedor, la representación como forma primaria, y la ciencia
cognitiva como juez de existencia.

2.3 Dennett como caso límite: lo que su críti-
ca acierta (y lo que no toca)

En ese marco, autores como Dennett critican la noción clásica de
qualia por considerarla incoherente o inútil: un conjunto de propieda-
des postuladas sin criterios claros, que no añaden poder explicativo.

Hay un punto en el que esta crítica puede ser bienvenida: sir-
ve para desalentar la reificación (convertir en cosa interna) de
aquello que se quiere pensar como aparecer. Si por qualia se entiende
“objeto mental privado”, entonces el concepto tiende a volverse un
ídolo.

Pero esta crítica no alcanza nuestro objeto, porque nuestro objeto
no está definido como contenido mental. El cualo no es una pieza psi-
cológica: es una modulación del aparecer en el campo de la habencia,
previa a representación, concepto y proposición, y solo articulable
por huellas.

2.4 No criticismo como cárcel: Kant y la re-
ducción de la metafísica a epistemología

Basave critica una tentación emparentada con la anterior: reducir
la metafísica a un discurso sobre condiciones del conocer. En Kant,
la razón teórica se declara incapaz de conocer lo suprasensible, pero
el sistema reintroduce lo suprasensible por la razón práctica. El re-
sultado es una tensión interna: necesitamos algo conocido para que
haya conocimiento, pero se clausura el acceso.

6



2.5. Positivismo lógico: el cierre por verificabilidad

Para nosotros, esta discusión importa como advertencia metodo-
lógica:

si reducimos lo cuálico a “problema de conocimiento”,
perdemos el aparecer mismo.

La salida no es dogmática (“hay cualos y punto”), sino ontológica:
describir un estrato de presencia que toda epistemología presupone.

2.5 Positivismo lógico: el cierre por verifica-
bilidad

Basave muestra que el positivismo lógico intenta cerrar la filoso-
fía en el lenguaje: solo tiene sentido lo tautológico o lo verificable
empíricamente. El criterio, sin embargo, se autodestruye (no es veri-
ficable) y deja fuera leyes universales y estructuras de totalidad que
la ciencia misma presupone.

Esto es crucial para el libro: muchas objeciones contemporáneas
contra lo cuálico son versiones tardías del mismo gesto: confundir
inverificable con sin sentido.

2.6 Cierre: por qué hablamos de cualo (y no
de qualia)

Por razones terminológicas y filosóficas, adoptamos cualo como
término rector. qualia se usará solo cuando sea inevitable y siempre
como término técnico histórico, con este deslinde:

qualia (marco estándar): propiedad mental representacional,
discutida en filosofía de la mente.

cualo (este libro): unidad irreductible de aparecer vivido en la
habencia, previa a recortes conceptuales, articulable indirecta-
mente por huellas.

En el capítulo siguiente cerramos el frente formal: por qué la
lógica tradicional, sin dejar de ser válida en su campo, no puede
funcionar como juez último del aparecer.

7



Capítulo 3

Límites de la lógica tradi-
cional

3.1 Un deslinde necesario: lógica no es onto-
logía

Una gran parte de la crisis moderna nace de una confusión de
estratos: tratar una herramienta de articulación como si fuera el fun-
damento de lo real. La lógica, en su sentido clásico, trabaja con pro-
posiciones: con enunciados que pueden ser verdaderos o falsos, y con
relaciones inferenciales entre ellos.

Eso es indispensable en su dominio. Pero de ahí no se sigue que
la lógica sea el criterio último de existencia ni el molde ontológico
del aparecer.

3.2 Estructura, sistema, lógica (jerarquía)
Una distinción simple evita muchos falsos dilemas:

Estructura: el modo en que algo está organizado, con inde-
pendencia de que alguien lo formalice.

Sistema: una formalización parcial, un recorte operativo de
una estructura.

Lógica: el intento de dar cuenta del orden de una estructu-
ra mediante articulaciones relacionales (reglas, restricciones,

8



3.3. Por qué el aparecer no cabe como proposición

transformaciones).

Observación 3.1. Esta jerarquía protege la tesis del libro:

la lógica es secundaria; llega después.

La universalización (reglas válidas para todo sujeto) es una forma
histórica de la lógica, pero no su esencia originaria. Confundir lógica
con universalización convierte el aparecer singular en “ruido”.

3.3 Por qué el aparecer no cabe como propo-
sición

El aparecer vivido no se presenta originalmente como enunciado.
No es verdadero ni falso. No se deja negar con un no proposicional
sin haber sido ya recortado por el lenguaje.

Este punto es decisivo para evitar dos caricaturas:

reduccionismo: “si no es proposicional, no existe”;

misticismo: “si no es proposicional, es incognoscible”.

Nuestro camino es otro: el aparecer deja huellas y transiciones que
sí pueden articularse. La formalización (cuando llegue) no formaliza
el aparecer mismo, sino condiciones de pasaje y restricciones internas
de articulación.

3.4 Positivismo lógico: cuando la lógica inten-
ta clausurar la filosofía

Basave muestra que el positivismo lógico intentó reducir la filoso-
fía a análisis del lenguaje y a criterios de verificabilidad. La operación
es conocida: lo no verificable sería sin sentido.

Pero el cierre falla por dentro: el criterio no es verificable y la cien-
cia misma presupone un horizonte ontológico (que hay algo, que hay
estabilidad, que hay legalidad). La metafísica no desaparece: regresa
por la ventana.

9



Capítulo 3. Límites de la lógica tradicional

3.5 Cierre: qué promete (y qué no promete)
este libro

Este libro no propone reemplazar la lógica proposicional ni com-
petir con la lógica matemática. Propone algo más modesto y más
difícil:

sostener una ontología del aparecer (habencia, cualo),

distinguir cuidadosamente planos (aparecer, articulación, for-
malización),

y, solo después, explorar una posible lógica cuálica como lógica
de articulaciones secundarias.

Con la Parte I cerrada, ya tenemos despejado el terreno crítico.
En la Parte II fijamos los fundamentos (habencia y cualo) y, en la
Parte III, entramos a lo esencial que sigue: la estructura cuálica
del aparecer.

10



Parte II

FUNDAMENTOS DE LA
METAFÍSICA CUÁLICA

11



Capítulo 4

Habencia: el campo origi-
nario del aparecer

4.1 El problema: cosificar el ser

Este libro parte de una sospecha fuerte y sencilla: una parte consi-
derable de la metafísica moderna y contemporánea ha confundido el
acceso al ser con una de sus traducciones tardías. Dicho con crudeza:
tratamos como fundamento lo que es ya resultado.

La confusión adopta formas distintas:

Sustancialismo: el ser se toma como cosa que permanece bajo
el cambio. El aparecer queda relegado a epifenómeno.

Objetivismo: lo real queda definido como objeto frente a un
sujeto. Se olvida que sujeto/objeto es ya un corte posterior.

Conceptualismo: el ser queda subordinado a lo pensable y lo
decible; el concepto ocupa el lugar de lo real, y la experiencia
queda como material bruto o residuo.

Estos tres gestos tienen algo en común: convierten el ser en una
entidad, en una pieza de inventario (en una cosa, un objeto o un
contenido conceptual). Frente a eso, tomamos como punto de partida
la propuesta de Agustín Basave: la habencia.

12



4.2. Definición operativa de habencia

4.2 Definición operativa de habencia

Definición 4.1 (habencia). Llamamos habencia al modo primario en
que el ser se da como presencia vivida: el hay originario en el que
ya estamos, antes de toda reducción a objeto, sustancia o concepto.

Esta definición es operativa (no dogmática): no pretende “expli-
car” la totalidad de lo real, sino fijar el piso desde el cual se vuelve
legítimo hablar de ontología del aparecer sin cosificar el aparecer.

4.2.1 Lo que habencia no es

Para evitar el desliz habitual, conviene decirlo en negativo:

La habencia no es una sustancia ni un ente supremo.

No es un contenedor espacial donde “metemos” cosas.

No es un contenido mental ni una representación.

No es un concepto abstracto al estilo de un “ser en bruto”.

4.2.2 Campo: metáfora útil, con límite

Puede hablarse de habencia como campo en un sentido preciso:
no como una metáfora ornamental, sino como un recordatorio onto-
lógico.
Observación 4.1. Decir “campo” significa aquí: (i) no partir de ob-
jetos aislados, (ii) no suponer que lo dado se agota en una lista de
entidades, (iii) reconocer que toda determinación aparece en un ho-
rizonte que no es un objeto más.

Pero habencia no es un campo físico ni una teoría científica de
campos. El término “campo” sirve únicamente para impedir que la
habencia sea tratada como una cosa.

4.3 Rasgos de acceso: presencia y articula-
ción

El acceso humano a la habencia no es el de un espectador externo.
Estamos ya implicados. Por eso la habencia no se deduce: se reconoce
como aquello en lo que toda deducción toma pie.

13



Capítulo 4. Habencia: el campo originario del aparecer

Para mantener el rigor sin inflar el vocabulario, trabajaremos con
algunos rasgos mínimos (como guías, no como axiomas ontológicos
cerrados):

Presencia: lo real se da antes de ser dicho; la presencia no es
una conclusión.

Contexto: nada aparece aislado; el aparecer es siempre enre-
dado (situación/circunstancia).

Sintaxis: el aparecer se liga; hay articulaciones posibles y arti-
culaciones imposibles.

Sentido: el aparecer no es un caos neutro; tiene dirección de
inteligibilidad (sin reducirse a proposiciones).

Participación (límite): lo finito no se funda en sí; la pregunta
por fundamento queda abierta y se tratará con cuidado al final
del libro.

4.4 Habencia y método: conocer sin capturar
Un riesgo permanente es confundir rigor con captura. El rigor

metafísico que buscamos consiste en distinguir planos:

plano del aparecer (primario, vivido, no objetualizable),

plano de la articulación (secundario, lingüístico, lógico en sen-
tido amplio),

plano de la formalización (terciario, austero, siempre parcial).

Esta distinción será decisiva cuando definamos cualo y cuando
formulemos la posible lógica cuálica: no como lógica del ser, sino
como lógica de la articulación secundaria del aparecer.

4.5 Puente necesario: de habencia a cualo
Si la habencia es el campo originario del aparecer, entonces un

cualo no puede ser ni una sustancia ni un objeto mental. Será, más
bien, una modulación local del aparecer en la habencia.

14



4.5. Puente necesario: de habencia a cualo

En el siguiente capítulo fijamos este punto con bisturí: qué es un
cualo y qué no es, y por qué esa definición es condición de posibilidad
de todo lo que viene después.

15



Capítulo 5

Qué es un cualo (y qué no
es)

5.1 Advertencia terminológica: cualo y qua-
lia

En este proyecto, cualo es el término rector. qualia aparece única-
mente como término técnico histórico cuando sea inevitable, y siem-
pre con una advertencia: en filosofía de la mente, qualia suele implicar
marcos representacionales y psicologistas que aquí no adoptamos.

La razón es simple: nuestra pregunta no es la misma. No buscamos
un “objeto mental privado” que la ciencia no pueda medir. Buscamos
delimitar el estatuto ontológico del aparecer y su relación con la
articulación (logos).

5.2 Definición negativa (descontaminación)

Definir un cualo exige primero impedir cinco malentendidos recu-
rrentes. Por eso empezamos por una depuración negativa.

5.2.1 Un cualo no es una palabra

“Dolor”, “rojo”, “ansiedad” son etiquetas lingüísticas tardías. Nom-
brar un cualo es ya perderlo parcialmente: no por misticismo, sino
porque el nombre opera como recorte y estabilización.

16



5.3. Definición mínima positiva

5.2.2 Un cualo no es un concepto

Los conceptos viven en el plano de la articulación: recogen, sepa-
ran, comparan, generalizan. Un cualo es previo a esa operación.

5.2.3 Un cualo no es una propiedad objetiva

Un cualo no es una propiedad medible “ahí afuera”. No pertenece
a la ontología de los objetos, sino a la ontología del aparecer. Su
modo de acceso no es el de la tercera persona.

5.2.4 Un cualo no es un dato

Un dato es ya una captura: algo preparado para archivo, compa-
ración y cálculo. El cualo no se almacena como cualo. Si lo volvemos
input, lo convertimos en otra cosa.

5.2.5 Un cualo no es universal

La universalización traiciona lo cuálico si pretende conservarlo
sin pérdida. Puede haber comunicación, comparación y enseñanza,
pero por huellas y articulaciones secundarias; no por identidad del
cualo “en sí”.

5.3 Definición mínima positiva

Definición 5.1 (cualo). Un cualo es una unidad irreductible de apa-
recer vivido en el campo de la habencia, previa a la articulación
conceptual, lingüística y proposicional.

Esta definición es breve a propósito: funciona como brújula. Todo
lo que sigue son consecuencias y criterios para no deformarla.

5.4 Rasgos estructurales (sin objetualizar)

Cuando hablamos de rasgos del cualo no describimos su “conte-
nido” como si fuese un objeto; describimos su modo de darse. Esta
distinción es crucial.

17



Capítulo 5. Qué es un cualo (y qué no es)

5.4.1 Intensidad (no cuantitativa)

La intensidad no es número ni escala común. Es variación interna
de presencia. Dos cualos pueden ser incomparables entre sí y, sin
embargo, uno puede resultar “más denso” para un sujeto en una
situación concreta.

5.4.2 Direccionalidad

Un cualo atrae o absorbe la atención sin pasar primero por el
juicio o la interpretación. No es “significado”; es peso fenomenal.

5.4.3 Saturación

Un cualo puede sostenerse, colapsar o desbordarse. Cuando satu-
ra, fuerza un pasaje: ahí aparece la dinámica cuálica como transición,
no como semántica.

5.4.4 Temporalidad propia

El cualo no dura como el tiempo cronológico. Puede ser instantá-
neo y, a la vez, tener espesor. No es una extensión; es una forma de
presencia.

5.5 logos: huellas, no captura

Aquí está el punto fino que protege todo el proyecto:

No formalizamos el cualo. Formalizamos las condiciones
de pasaje que deja el cualo al retirarse.

El logos no accede al cualo como objeto. El logos articula huellas:
residuos, rastros, configuraciones post-cuálicas. Esa articulación pue-
de ser rigurosa (y hasta formalizable en parte), pero llega después:
es mensajera de lo ya vivido, no fundadora del aparecer.

Este principio es el puente hacia la lógica cuálica: una lógica de
transiciones y articulaciones secundarias del aparecer, no una lógica
del aparecer mismo.

18



5.6. Distinciones críticas

5.6 Distinciones críticas

5.6.1 cualo no es una mónada (Leibniz)

La mónada es una sustancia simple, cerrada, con ley interna; re-
fleja el universo. El cualo no subsiste: acontece. No contiene el mundo
ni lo representa.
Observación 5.1. Una frase útil para fijar la diferencia:

La mónada es una unidad del ser; el cualo es una fisura
del aparecer.

5.6.2 cualo no es “cualidad” física

Una cualidad física (por ejemplo, “temperatura” como magnitud)
pertenece a un registro distinto. El cualo no es la magnitud; es el
aparecer cualitativo vivido que luego puede ser polarizado, medido o
descrito.

5.7 Cierre: por qué esta definición es condi-
ción de posibilidad

Sin esta delimitación, el proyecto cae en una de dos caricaturas:
(i) dogmatismo (“hay cualos y punto”), o (ii) inocencia (“todo es
cualo”). La definición que acabamos de fijar evita ambos extremos:
afirma un núcleo metafísico (aparecer vivido) y, al mismo tiempo,
limita su acceso (huellas, articulación secundaria).

En el capítulo siguiente veremos cómo, precisamente por esta
limitación, la polaridad aparece después: el campo primero, los polos
después.

19



Capítulo 6

cualo, experiencia y polari-
zación

6.1 La confusión: llamar “experiencia” a todo

Después de fijar qué es un cualo (y qué no es), aparece una con-
fusión casi inevitable: usar “experiencia” como sinónimo de cualo. El
problema no es terminológico; es estructural.

Una experiencia (un “vivir algo”) suele incluir:

un aparecer sensible o afectivo,

un contexto (cuerpo, situación, memoria, expectativa),

una articulación (nombrar, comparar, describir),

y a menudo una evaluación (agradable/desagradable, desea-
ble/indeseable).

Si metemos todo eso dentro del cualo, lo convertimos en “cosa
total” y perdemos la ventaja teórica del bisturí: el cualo como unidad
mínima de aparecer vivido, previa a recortes conceptuales.

6.2 El cualo como unidad mínima (no la vi-
vencia completa)

No hay contradicción en decir que una experiencia está hecha
de muchos cualos y de operaciones que llegan tarde. El punto es no

20



6.3. Polarización: operación secundaria del logos

confundir planos.
Observación 6.1. Una “experiencia” puede ser vista, operativamente,
como un compuesto: (campo de aparecer) + (modulaciones locales)
+ (enlaces) + (recortes) + (evaluaciones).

En este compuesto, el cualo no es el todo; es la unidad irreductible
que acontece dentro del campo de la habencia. La experiencia es más
ancha: incluye ya el modo en que el logos estabiliza, nombra, compara
y organiza.

Esto explica por qué dos personas pueden describir “la misma si-
tuación” y, sin embargo, no compartir el mismo aparecer: comparten
recortes y lenguaje, pero no por ello comparten cualos en identidad.

6.3 Polarización: operación secundaria del lo-
gos

La tesis que necesitamos aquí es simple y fuerte:

El fenómeno primario no es polar; la polaridad aparece
después.

La polarización no funda el cualo. Es una manera de articularlo
cuando el logos introduce cortes, comparaciones y escalas.

6.3.1 Ejemplo canónico: temperatura (campo térmico)

Tomemos el caso de la temperatura en sentido vivido (no como
magnitud física). En la presencia inmediata no aparece primero “frío”
o “caliente” como conceptos; aparece una cualidad térmica, una pre-
sencia térmica.

Los polos “frío/caliente” son recortes posteriores:

dependen del cuerpo y su estado,

del contexto (aire, agua, estación, movimiento),

de la memoria y la expectativa,

del lenguaje y la comparación.

Por eso los polos no están en el cualo como si fueran su “conteni-
do”; son modos de decirlo.

21



Capítulo 6. cualo, experiencia y polarización

Observación 6.2. Orden de lectura (que no debemos invertir):
habencia → cualo → polarización.

6.3.2 Generalización: otros campos cuálicos no psicoló-
gicos

El punto no vale solo para temperatura. Podemos reconocer un
patrón similar en:

presión: antes de apretar/soltar hay presión vivida,

luminosidad: antes de claro/oscuro hay presencia lumínica,

sonoridad: antes de fuerte/débil hay campo sonoro,

tensión corporal: antes de tenso/relajado hay estado tensio-
nal.

Estos ejemplos son metodológicamente importantes porque evi-
tan el desvío hacia un marco puramente psicológico: muestran la
estructura del aparecer en dominios “neutros”.

6.4 Evaluación: por qué “bueno/malo” llega
tarde

Una objeción típica dice: “todo qualia es ya agradable o desagra-
dable; toda vivencia ya viene con valencia”. Pero eso confunde cuali-
dad con evaluación.

La evaluación requiere polaridad: introduce un eje (positivo/nega-
tivo, atracción/aversión, preferible/no preferible). Esa introducción
es real y potente, pero no es originaria. Es ya un trabajo del logos
sobre el aparecer.

Este guardrail es crucial: si moralizamos los polos demasiado
pronto, perdemos el campo y convertimos la metafísica cuálica en
psicología o ética disfrazada.

6.5 Basave: dinámica y tensiones sin contra-
dicción

Basave insiste en que la habencia es orden dinámico: lo real no
es un bloque, sino una trama de devenir. Su pareja acto/potencia

22



6.6. Cierre: por qué este capítulo es el umbral de la Parte III

ayuda a pensar una cosa delicada para nosotros: cómo algo puede
abrirse a opuestos sin contradicción en acto.

En nuestro lenguaje: los polos (frío/caliente, tenso/relajado, etc.)
no son “contradicciones ontológicas”; son articulaciones posibles de
un campo que admite modulaciones diversas. La no-contradicción no
se salva suprimiendo tensiones; se salva distinguiendo niveles (campo,
modulación, corte, juicio).

6.6 Cierre: por qué este capítulo es el umbral
de la Parte III

Ya podemos decir, sin dogmatismo y sin ingenuidad:

el cualo no es la experiencia completa,

la polaridad no es originaria,

los polos vuelven comunicable el aparecer, pero lo recortan,

y el trabajo filosófico consiste en reconstruir el campo a partir
de esas huellas.

Con esto estamos listos para el siguiente paso: estudiar campos
cuálicos y su no-polaridad originaria, antes de pasar al método por
pares.

23



Parte III

ESTRUCTURA
CUÁLICA DEL

APARECER

24



Capítulo 7

Campos cuálicos y
no-polaridad originaria

7.1 Por qué hablar de “campo” (sin fisicalis-
mo)

En los capítulos anteriores fijamos dos ideas: (i) la habencia co-
mo campo originario del aparecer y (ii) el cualo como modulación
local irreductible dentro de ese campo. Ahora necesitamos un tercer
concepto operativo: campo cuálico.

Definición 7.1 (Campo cuálico (operativo)). Llamamos campo
cuálico al dominio fenomenológico en el que una familia de modu-
laciones aparece como una misma presencia de base, antes de ser
recortada por polos, comparaciones o escalas.

“Campo” no significa aquí teoría física de campos. Significa, de
forma mínima:

no partir de objetos aislados,

reconocer un horizonte común de aparición,

y evitar que el cualo sea tratado como cosa o dato.

25



Capítulo 7. Campos cuálicos

7.2 Tesis central: el fenómeno primario no es
polar

La tesis que organiza esta Parte III es la siguiente:

El fenómeno primario no es polar; la polaridad aparece
después como operación del logos.

Esto no es una declaración psicológica, sino ontológica-metodológica.
Significa que los polos (frío/caliente, claro/oscuro, apretar/soltar) no
son “dados del ser”; son modos de decir el aparecer.

Observación 7.1. La polaridad no funda el campo. Lo recorta.

Cuando un polo se absolutiza, ocurre un error típico: se toma el
recorte por la totalidad. Ese error es exactamente el que queremos
neutralizar antes de pasar al método por pares.

7.3 Ejemplo canónico: campo térmico (tem-
peratura vivida)

Volvamos al ejemplo más limpio por ser no psicológico y no moral:
la temperatura vivida.

Hay dos niveles que conviene no confundir:

temperatura como magnitud física: objeto de medición,
escala, unidades;

temperatura como presencia vivida: el aparecer térmico
en primera persona.

En el nivel vivido no aparece primero “frío” o “caliente” como
conceptos. Aparece una cualidad térmica: una presencia más densa o
más leve, más expansiva o más contractiva, con variaciones internas.

Los polos frío/caliente se constituyen cuando el logos introduce
cortes comparativos (contra una memoria, una expectativa, una nor-
ma corporal, una escala cultural). Es decir: el polo es articulación
secundaria.

26



7.4. Generalización: campos cuálicos no psicológicos

7.4 Generalización: campos cuálicos no psico-
lógicos

El ejemplo térmico se generaliza con facilidad si conservamos el
mismo gesto: buscar el campo previo antes de nombrar los polos.

7.4.1 Presión

Antes de apretar/soltar hay presión vivida: contacto, resistencia,
densidad táctil. Los polos son orientaciones operativas dentro del
mismo campo.

7.4.2 Luminosidad

Antes de claro/oscuro hay presencia lumínica. La polaridad apare-
ce como comparación y corte (más/menos luz) que permite describir
y comunicar.

7.4.3 Sonoridad

Antes de fuerte/débil hay campo sonoro: un aparecer acústico
con espesor, con cercanía/lejanía percibida, con textura. El polo es
ya un eje de contraste.

7.4.4 Tensión corporal

Antes de tenso/relajado hay estado tensional: un modo de pre-
sencia del cuerpo que luego el logos recorta en direcciones opuestas.

Observación 7.2. Estos ejemplos cumplen una regla metodológica:
primero “neutros” (térmico, lumínico, sonoro), después los afectivos.
Así evitamos moralizar la estructura.

7.5 Un mapa mínimo: campos y polaridades
derivadas

Podemos escribir un esquema que no pretende ser exhaustivo,
sino orientador :

27



Capítulo 7. Campos cuálicos

Campo cuálico (previo) Polaridad derivada (articulación)

Presencia térmica frío / caliente
Presión vivida apretar / soltar
Presencia lumínica claro / oscuro
Campo sonoro fuerte / débil
Estado tensional tenso / relajado

Nótese: el campo no es la suma de los polos, ni una síntesis dia-
léctica. Es la condición de posibilidad de sus orientaciones. Por eso
los polos emergen juntos y se presuponen.

7.6 Basave: tiempo y espacio como dimensio-
nes del “hay”

Basave integra tiempo y espacio como dimensiones de la haben-
cia: no como contenedores vacíos, sino como modos en que lo finito
aparece. Esta tesis fortalece nuestro uso de “campo”: el aparecer no
se agota en objetos, sino en un entramado de dimensiones (duración,
situación, movimiento).

Importa aquí una consecuencia: si el tiempo vivido se contrae
o se dilata, entonces el campo cuálico no puede reducirse a escalas
homogéneas. La medición es secundaria: llega después.

7.7 Cierre: hacia el cualo de umbral
En el capítulo siguiente pasamos a un caso más delicado: el campo

de contención/apertura que recortamos con el par meter/sacar. Este
caso es crucial porque muestra que el “campo” no siempre es una
cualidad sensorial simple; puede ser un modo estructural del aparecer:
un cualo de umbral.

28



Capítulo 8

El cualo de umbral

8.1 El par como síntoma: meter/sacar

Hay pares que parecen tan cotidianos que se asumen como “pri-
marios”. Meter y sacar es uno de ellos. Precisamente por eso es un
caso ideal: permite mostrar con claridad el principio que ya estable-
cimos en el capítulo anterior:

los polos no son originarios; son articulaciones posterio-
res del logos.

Si tomamos meter/sacar como opuestos primarios, confundimos
una orientación operativa con la estructura del aparecer. El objetivo
aquí es reconstruir el campo previo que ambos polos presuponen.

8.2 El campo previo: contención / apertura

Antes de meter o sacar aparece algo más básico. No es aún “den-
tro/fuera” geométrico. Es una vivencia de umbral:

contención (algo puede quedar en un interior vivido),

apertura (algo puede exponerse a un exterior vivido).

Este campo puede nombrarse provisoriamente como campo de
interioridad/exterioridad vivida, pero conviene un nombre más fino:
campo de umbral.

29



Capítulo 8. El cualo de umbral

Definición 8.1 (Cualo de umbral). Llamamos cualo de umbral a
la modulación del aparecer en la que se da una experiencia de pasaje
posible (contención/apertura) previa a toda polarización operativa
(meter/sacar).

8.2.1 Umbral no es geometría

La palabra “umbral” puede inducir error si se espacializa de inme-
diato. Aquí no hablamos de un borde físico. Hablamos de una forma
de presencia: algo está a punto de, algo entra sin haber entrado aún,
algo sale sin haber salido aún.

Ejemplos vividos (pre-morales, pre-proposicionales):

tener algo “a punto de decirse”,

sentir que algo “me entra” (una idea, un golpe de realidad)
antes de nombrarlo,

sentir que algo “me sale” (un gesto, una palabra) antes de eje-
cutarlo.

No son acciones completas. Son aparecer cuálico: condición de
posibilidad de la acción.

8.3 Polarización operativa: interiorización/ex-
teriorización

Desde el campo de umbral, el logos recorta dos orientaciones:

meter: desplazamiento hacia interiorización,

sacar: desplazamiento hacia exteriorización.

Los polos, por tanto, no describen el cualo mismo. Describen una
decisión, una orientación, una operación. La habencia no mete ni
saca; el logos sí.

Observación 8.1. Meter y sacar no se excluyen como entidades; se
presuponen como orientaciones inversas dentro del mismo campo.

Esta observación prepara una idea crucial para el método cuálico
por pares: la polaridad no es ontológica; es articulativa.

30



8.4. Objeto formal: no la acción, sino el pasaje

8.4 Objeto formal: no la acción, sino el pasaje

Si el campo es umbral, el objeto formal que podemos estudiar no
es “meter” ni “sacar”, sino el pasaje: transición, inversión, cambio
de orientación.

En otras palabras: no buscamos una “lógica de meter/sacar”, sino
una lógica de pasajes (y de sus restricciones). Esto preserva dos cosas
a la vez:

la singularidad del aparecer (no universalizar el cualo),

y la posibilidad de articulación rigurosa (no caer en misticismo).

8.5 Generalización: otros pares del mismo ti-
po

El esquema se repite en muchos dominios:

respiración vivida: inhalar / exhalar,

atención: concentrar / dispersar,

lenguaje: decir / callar,

movimiento: acercar / alejar.

En todos ellos la polaridad funciona como pista (síntoma) de un
campo previo. El campo no se obtiene por suma, sino por suspensión
de ambos polos: ¿qué experiencia es común a las dos orientaciones?

8.6 Basave: espacio y situación sin vacíos ab-
solutos

Basave discute el espacio como propiedad de lo real y critica la
idea de un vacío absoluto. Esta discusión respalda, indirectamente,
nuestro gesto: la espacialidad no es un contenedor neutro al que se
le agregan objetos; es una dimensión situada del “hay”.

El cualo de umbral puede leerse así: como forma pre-geométrica
de espacialidad vivida (contención/apertura) que luego el logos tra-
duce en interior/exterior, dentro/fuera, meter/sacar.

31



Capítulo 8. El cualo de umbral

8.7 Cierre: preparación para tiempo, intensi-
dad y saturación

El umbral muestra que el campo cuálico puede ser estructural (no
solo sensorial). Esto nos obliga a refinar la temporalidad: el pasaje no
solo ocurre “en el tiempo”; tiene una temporalidad propia (instante,
duración, espesor). En el próximo capítulo trabajamos este punto
con detalle.

32



Capítulo 9

Tiempo, intensidad y satu-
ración

9.1 La dificultad: hablar del tiempo sin cosi-
ficarlo

Si la Parte I denunció la hegemonía del cuanto, este capítulo
trabaja un caso privilegiado: el tiempo. Nada parece más medible
que el tiempo (reloj, escala, cronología), y nada se resiste más a esa
homogeneización cuando lo vivimos: la duración se contrae, se dilata,
se espesa.

Basave insiste: sabemos del tiempo en cuanto lo saboreamos. Esa
frase sirve como regla metodológica: nuestro acceso al tiempo no
empieza con el calendario, sino con la vivencia.

9.2 Tiempo de relojes y tiempo vivido
Distinguimos dos registros:

tiempo homogéneo (convencional): medición útil, abstracta,
indispensable para coordinación;

tiempo vivido (duración): irreductible a puntos homogéneos,
con densidad, ritmo y dirección.

La tesis cuálica es clara: el tiempo vivido es un campo de apari-
ción, no una línea de puntos. Por eso el “ahora” no se cosifica: como

33



Capítulo 9. Tiempo, intensidad y saturación

el punto no pertenece a la recta, el ahora no pertenece al tiempo
como cosa.

9.3 Temporalidad propia del cualo

En el capítulo 5 dijimos que el cualo tiene temporalidad propia:
puede ser instantáneo y, a la vez, tener espesor. Ahora podemos pre-
cisar:

un cualo no dura como un objeto dura,

dura como una presencia dura: con variación interna.

Aquí conviene distinguir:

instante como corte ideal: abstracción útil para medir;

instante como núcleo pulsátil: el ahora vivido que crea di-
rección (un “golpe de presencia”).

Esta distinción evita dos errores: cosificar el instante (volverlo
cosa) o disolverlo (volverlo nada).

9.4 Intensidad (no cuantitativa) y densidad
temporal

La intensidad no es número. Es variación interna de presencia. Y
esa variación modula el tiempo vivido:

intensificación: el tiempo se vuelve denso (un minuto “pesa”);

atenuación: el tiempo se vuelve ligero (una hora “se va”).

No hace falta moralizar esto. Es pura fenomenología estructural.
Lo que cambia no es el reloj; cambia el modo en que el aparecer se
sostiene.

Observación 9.1. La intensidad es una puerta de entrada a lo cuáli-
co porque muestra un hecho: la experiencia tiene estructura sin ser
proposición.

34



9.5. Saturación: cuando el aparecer fuerza un pasaje

9.5 Saturación: cuando el aparecer fuerza un
pasaje

La saturación es una propiedad estructural del cualo que ya había-
mos introducido: un cualo puede sostenerse, colapsar o desbordarse.
Ahora la conectamos con el tiempo:

un cualo saturado acorta la espera (precipita decisión),

un cualo no saturado dilata la duración (prolonga suspensión),

un cualo que desborda produce pasaje (cambio de campo, cam-
bio de orientación, cambio de polaridad).

Aquí se ve con claridad por qué la lógica cuálica (cuando la for-
mulemos) no será una lógica de proposiciones, sino de transiciones:
inversión, pasaje, fijación, descarga.

9.6 Memoria y proyecto: el pasado no es un
residuo

Basave sugiere que el pasado se “salva” en memoria. Sin cargar
todavía la dimensión teológica, podemos tomar una tesis mínima:

El tiempo vivido no es solo sucesión; es retención y anti-
cipación.

La memoria no es archivo neutro: es reconfiguración de presencia.
Y el proyecto no es ilusión: es dirección de inteligibilidad. Ambos
operan en el campo de la habencia como modos de ligar lo disperso.

9.7 Una polaridad existencial (Basave): opor-
tunidad / frustración

Basave propone una polaridad del tiempo vivido: tiempo-oportunidad
y tiempo-frustración. Para nuestro libro, esto funciona como ejemplo
de cómo una polaridad emerge después del campo temporal: el mismo
tiempo vivido puede ser articulado como apertura o como cierre.

Importante: no tomamos esta polaridad como moral primaria,
sino como caso tardío de articulación: el campo temporal no es bueno
ni malo; la evaluación aparece con el recorte.

35



Capítulo 9. Tiempo, intensidad y saturación

9.8 Cierre: estructura cuálica del aparecer
Con los capítulos 7, 8 y 9 queda fijada una pieza decisiva:

hay campos cuálicos previos a polaridad,

hay cualos estructurales (umbral) que no se reducen a sensa-
ciones,

y hay una temporalidad cuálica donde intensidad y saturación
modulan la duración sin convertirse en medición.

Con esto estamos listos para el salto metodológico: por qué el
acceso humano tiende a empezar por pares, y cómo reconstruir el
campo a partir de esos síntomas polares.

36



Parte IV

MÉTODO DE ANÁLISIS
CUÁLICO

37



Capítulo 10

Acceder a lo cuálico: por
qué empezar por pares

10.1 El problema de acceso

Si el cualo es una unidad irreductible de aparecer vivido, entonces
la pregunta metodológica es inevitable: ¿cómo accedemos a él sin
capturarlo?

No podemos empezar como si fuéramos observadores externos.
Estamos ya implicados en la habencia. El cualo no se presenta como
objeto disponible ni como dato archivado. Se da como presencia y, al
retirarse, deja huellas.

Este capítulo propone una tesis de acceso humano:

El ser humano no accede psiquicamente primero al campo;
accede primero a recortes polares.

10.2 Basave: método que brota del objeto (y
la “regla lesbia”)

Basave insiste en que la metafísica no puede importar un método
ajeno: debe brotar del objeto mismo. Esto coincide con nuestro pro-
blema: el método debe respetar el aparecer en vez de imponerle un
molde.

Dos ideas basavianas nos sirven como brújula:

38



10.3. Postulado 1: accesibilidad humana (contraste, tensión,
oposición)

Presaber atemático: ya estamos instalados en el “hay” antes
de tematizarlo.

Regla lesbia: el buen método se pliega a las sinuosidades de
lo real; no todo cabe en formalización rígida.

Empezar por pares no es un atajo pedagógico. Es una vía episte-
mológica honesta con la fenomenología del acceso.

10.3 Postulado 1: accesibilidad humana (con-
traste, tensión, oposición)

En la vida real, la experiencia llega ya articulada por contras-
tes: frío/caliente, tenso/relajado, decir/callar, acercar/alejar. Vemos
diferencias antes que campos; sentimos tensiones antes que mapas.
Observación 10.1. Esto no significa que la polaridad sea originaria.
Significa que la polaridad es nuestra puerta de entrada.

El error comienza cuando confundimos la puerta con la casa: cuan-
do tomamos el par como fundamento ontológico del aparecer.

10.4 Postulado 2: los opuestos son síntomas,
no fundamentos

Un par polar funciona como síntoma: indica que hay un campo
previo del que ese par emerge. La polaridad no funda el cualo; lo
recorta.

Los pares son pistas del campo, no estructuras originarias
del campo.

Este punto prepara una regla que usaremos en todo el método:
no hacer metafísica a partir de nombres, sino reconstruir el campo a
partir de huellas.

10.5 Por qué no empezar por definición posi-
tiva

Una tentación clásica es empezar por definir el campo: “lo cuálico
es X”. En nuestro caso, ese gesto suele fallar por dos razones:

39



Capítulo 10. Acceder a lo cuálico: por qué empezar por pares

colonización: el concepto ocupa el lugar del aparecer;

universalización indebida: se finge una estabilidad que solo
existe en el lenguaje, no en el cualo.

Por eso el método por pares tiene una ventaja: obliga a suspen-
der ambos polos, dejar que el campo aparezca por contraste, y solo
después darle un nombre provisional.

10.6 Suspensión de juicio: condición de posi-
bilidad del método

La frase anterior es más fuerte de lo que parece: sin suspensión
de juicio no hay acceso indirecto. Si entramos al par con el juicio
ya resuelto (esto es frío, esto es callar, esto es meter), entonces el
campo queda cancelado desde el inicio: solo vemos el recorte que
nuestro logos ya estabilizó.

La suspensión de juicio (epoché) no es una postura escéptica ge-
neral ni una neutralidad imposible. Es un acto local y táctico:

suspender la pretensión de que el polo nombra el fundamento,

suspender la evaluación que fija el par como preferencia,

y suspender la prisa por concluir antes de reconstruir el campo
común.

Observación 10.2. Suspender el juicio no niega los polos. Les quita
soberanía ontológica.

El subjuntivo como herramienta humana de suspensión
(10.5)

Aquí el lenguaje ofrece una herramienta finísima: el subjuntivo.
Mientras el indicativo afirma (cierra) y el imperativo ordena (fija),
el subjuntivo mantiene abierto el espacio de posibilidad donde la
lectura indirecta puede trabajar.

En términos metodológicos, el subjuntivo nos permite formular
preguntas y descripciones sin clausura:

En vez de: “esto es frío”,

40



10.7. Cierre: el salto al método explícito

decimos: “como si fuera frío”, “podría ser frío”, “pareciera
frío”.

El punto no es relativismo. Es precisión: esas fórmulas sostienen
una distancia entre (i) el síntoma lingüístico (el polo) y (ii) el campo
cuálico que queremos inferir. En ese intervalo opera el método.

El subjuntivo no describe el campo; lo deja aparecer por
no cerrarlo.

Esto conecta directamente con el capítulo siguiente: la epoché
cuálica no es un adorno fenomenológico, sino la maniobra que hace
posible pasar del par al campo común y, después, exigir verificación
negativa sin autoengaño.

10.7 Cierre: el salto al método explícito
Con esto queda justificado el movimiento de la Parte IV: trabajar

con pares no es dogma ni psicologismo, sino una estrategia de acceso
indirecto. En el siguiente capítulo formalizamos el método en fases,
con una exigencia central: verificación negativa para no confundir
el campo con los polos.

41



Capítulo 11

Método de análisis cuálico
por pares polares

11.1 Principio: método indirecto (huellas, no
captura)

El método que proponemos es indirecto por necesidad: el cualo
no se captura como objeto, pero deja huellas (transiciones, restriccio-
nes, saturaciones, fijaciones). El logos trabaja con esas huellas: llega
después, pero puede ser riguroso.

Aquí “tarde” no es fatalidad: significa “después”. El logos llega
como viajero/mensajero: recoge huellas y trae noticias de lo ya vivido,
sin pretender fundar el aparecer.

Esta es la regla que guía todo el capítulo:

No formalizamos el cualo. Formalizamos condiciones de
pasaje que deja el cualo al retirarse.

11.2 Criptonomía: lo oculto decifrable por lec-
tura indirecta

Aquí integramos un punto propio del proyecto: lo criptonómico
(o criptológico) no es lo incognoscible. Es lo oculto decifrable: aque-
llo que puede salir a la luz por vías indirectas (huellas, síntomas,
estructura, código).

42



11.3. Estructura del método (fases I–V)

Observación 11.1. El campo cuálico suele estar oculto por sus pro-
pios recortes polares. El método por pares es una vía criptonómica:
descifra el campo a partir de sus síntomas.

11.3 Estructura del método (fases I–V)

Presentamos un método repetible. No pretende ser una receta
mecánica; es una disciplina para no confundir planos.

11.3.1 Fase I — Selección del par polar

Criterios de selección:

debe ser vivido corporalmente o situacionalmente (no solo abs-
tracto),

debe parecer intuitivamente opuesto,

debe ser pre-moral (evitar bien/mal),

debe ser común al lenguaje cotidiano.

Ejemplos válidos: frío/caliente, meter/sacar, tensar/soltar, acer-
car/alejar, decir/callar.

Ejemplos a evitar: verdad/mentira (demasiado proposicional), bie-
n/mal (demasiado evaluativo).

11.3.2 Fase II — Suspensión del juicio polar (epoché
cuálica)

Aquí se suspende el polo como explicación. No preguntamos: “¿cuál
es mejor?”, “¿cuál viene primero?”.

Preguntamos:

¿qué experiencia es común a ambos polos?

Esta suspensión es el gesto decisivo que impide que el análisis se
degrade en metáfora, moralización o psicologismo.

43



Capítulo 11. Método de análisis cuálico por pares polares

11.3.3 Fase III — Detección del campo común (descu-
brimiento del cualo)

Aquí emerge el campo cuálico, no como concepto definitivo, sino
como presencia previa. El nombre del campo es provisional.

Ejemplos típicos:

Par Campo inferido (nombre provisional)

frío / caliente presencia térmica
meter / sacar umbral (contención/apertura)
tensar / soltar estado tensional
decir / callar presión expresiva

11.3.4 Fase IV — Verificación negativa (qué NO es el
campo)

Esta fase protege el método. El campo inferido:
no debe coincidir con ninguno de los polos,

no debe ser una síntesis dialéctica (no A+B),

no debe ser evaluativo (agradable/desagradable),

no debe ser instrumental (una explicación funcional).
Si falla, se regresa a la Fase III y se refina el nombre del campo

o la descripción de la vivencia.

11.3.5 Fase V — Reconstrucción genética (del campo
a la polaridad)

Una vez estabilizado el campo, se explica cómo emergen los polos:
qué recorte introduce el logos,

qué comparación lo vuelve operable,

qué condiciones lo hacen reversible o rígido,

qué pasa cuando un polo se absolutiza (fijación).
Observación 11.2. La dirección correcta es siempre:

campo → polarización → polos
. No al revés.

44



11.4. Criterios de calidad (para no degradar el método)

11.4 Criterios de calidad (para no degradar
el método)

Para mantener rigor, proponemos tres criterios:

criterio de no-colapso: el campo no se reduce a escala, dato
o concepto.

criterio de no-moralización temprana: la evaluación llega
tarde; no confundimos cualidad con valencia.

criterio de comunicabilidad por huellas: lo que se comu-
nica no es el cualo puro, sino sus huellas articulables (pasajes,
restricciones).

11.5 Cierre: del método a los estudios de caso
El método se valida por ejercicio. En el capítulo siguiente apli-

camos estas fases a casos concretos y mostramos cómo opera la ve-
rificación negativa para reconstruir el campo sin confundirlo con los
polos.

45



Capítulo 12

Estudios de caso

12.1 Cómo leer estos casos
Cada caso sigue el mismo patrón:

seleccionar un par de acceso (síntoma),

suspender el juicio polar (epoché),

detectar el campo común (nombre provisional),

pasar por verificación negativa,

reconstruir la génesis de la polaridad (cómo recorta el logos).

El objetivo no es producir una taxonomía total, sino mostrar un
procedimiento repetible y controlable.

12.2 Caso I — Frío / caliente → presencia
térmica

12.2.1 Par de acceso

Frío / caliente.

12.2.2 Epoché polar

Suspendemos ambos polos como explicaciones: no preguntamos
“qué es frío” o “qué es caliente”; preguntamos qué es común a ambos.

46



12.3. Caso II — Meter / sacar → umbral

12.2.3 Campo inferido

Presencia térmica: cualidad térmica vivida previa al recorte.

12.2.4 Verificación negativa

el campo no es “frío templado” (no es síntesis de polos),

no es la escala física de temperatura,

no es agradable/desagradable (eso es evaluación tardía),

no es un dato: es presencia.

12.2.5 Reconstrucción genética

La polarización surge por comparación (memoria corporal, con-
texto ambiental, expectativa, lenguaje). El logos introduce un eje y
nombra extremos. El campo permanece como condición de posibili-
dad de ambos polos.

12.3 Caso II — Meter / sacar → umbral

12.3.1 Par de acceso

Meter / sacar.

12.3.2 Epoché polar

Suspendemos “meter” y “sacar” como acciones. Preguntamos:
¿qué experiencia es común a ambos?

12.3.3 Campo inferido

Umbral (contención / apertura): experiencia de pasaje posible.

12.3.4 Verificación negativa

el campo no es interior/exterior geométrico,

no es intención ni voluntad (aunque las involucre después),

47



Capítulo 12. Estudios de caso

no es la acción de introducir/extraer (eso ya es recorte opera-
tivo),

no es valor (bueno/malo): es condición de posibilidad.

12.3.5 Reconstrucción genética

El logos recorta dos orientaciones (interiorización/exteriorización)
y las estabiliza como operaciones: meter y sacar. La rigidez aparece
cuando se absolutiza un polo (solo meter o solo sacar), bloqueando
el pasaje.

12.4 Caso III — Tensar / soltar → estado
tensional

12.4.1 Par de acceso

Tensar / soltar.

12.4.2 Epoché polar

Suspendemos ambos polos y buscamos el común denominador
vivido.

12.4.3 Campo inferido

Estado tensional: modo de presencia corporal previo a polari-
zación.

12.4.4 Verificación negativa

el campo no es “equilibrio” entendido como punto medio,

no es explicación fisiológica (aunque pueda correlacionarse),

no es evaluación (tensión = malo): esa valencia llega después,

no es proposición: es modo de darse.

48



12.5. Herramientas de control (Basave): aparato categorial sin
colonizar

12.4.5 Reconstrucción genética

La polaridad emerge como recorte direccional (aumentar tensión
/ liberar tensión) dentro del mismo campo. La saturación del campo
puede forzar pasaje: descarga, colapso, cambio de orientación.

12.5 Herramientas de control (Basave): apa-
rato categorial sin colonizar

Basave propone un aparato categorial para interpretar la tota-
lidad sin perderse en recortes: distinguir habencia patente (lo que
es) y latente (lo posible), y usar un correlato noético/noemático sin
caer en idealismo: hay acto de articulación y hay dado.

Para nuestro método, esto funciona como control:

patente: el campo cuálico como presencia efectivamente dada;

latente: modulaciones y pasajes posibles del campo (potencia-
lidades);

noesis: operaciones del logos (recortar, comparar, nombrar);

noema: correlato articulado (polo, eje, figura) sin confundirlo
con el campo mismo.

Observación 12.1. Este aparato no reemplaza el método por pares;
lo disciplina: mapa ̸= territorio.

12.6 Cierre: hacia una cartografía cuálica
Estos casos muestran que el método no es metáfora: es una vía

de lectura indirecta (criptonómica) para hacer aparecer el campo
desde sus síntomas polares. Con la Parte IV cerrada, estamos listos
para pasar a la Parte V: de logos a lógica, es decir, cómo articular lo
disperso sin colonizarlo.

49



Parte V

LÓGICA CUÁLICA

50



Capítulo 13

De logos a lógica: articula-
ción de lo disperso

13.1 Una advertencia: el logos llega después

El riesgo mayor de esta Parte V es un error de perspectiva: creer
que la lógica es fundante y que el aparecer debe someterse a ella. En
este libro defendemos lo contrario:

la lógica es secundaria: intenta dar cuenta del orden, no
es el orden.

El logos nombra aquí la capacidad de articular: ligar, recoger,
seleccionar, dar cuenta sin agotar. Para evitar un malentendido, con-
viene una imagen:

El logos es viajero y mensajero: no funda el aparecer; llega
después, recoge huellas y trae noticias de lo ya vivido.

Esto no es fatalismo (“tarde” como destino), sino orden de depen-
dencia: el logos trabaja con huellas del aparecer, no con el aparecer
mismo como objeto.

13.2 Estructura, sistema, lógica (jerarquía de
niveles)

Para no perder el hilo, conservamos la jerarquía ya establecida:

51



Capítulo 13. De logos a lógica: articulación de lo disperso

estructura: organización efectiva del aparecer (haya o no dis-
curso);

sistema: recorte formal parcial de esa estructura;

lógica: modo de articulación relacional que intenta seguir la
estructura.

En consecuencia, una lógica cuálica (si es posible) no puede ser:

lógica proposicional de verdades,

ni ontología del ser,

ni matematización del cualo.

Debe ser, en sentido estricto, una lógica de articulaciones secun-
darias: de pasajes, recortes, restricciones e imposibilidades internas
del decir.

13.3 Endolingüística: el eje K–L ↔ L–G
La endolingüística ofrece un hallazgo estructural que encaja con

este libro de manera quirúrgica. Lo formulamos como eje de inversión:

K–L ↔ L–G

13.3. Contexto endolingüístico: por qué tiene sentido
hablar de “códigos”

Decir “código” aquí no significa criptografía libre ni asociación de
sonidos con ideas al azar. Para la endolingüística, un código es una
abstracción consonántica que:

se define dentro de un macrosistema lingüístico (no en una
palabra aislada),

se trata como estructura orientada (el orden importa),

exhibe un núcleo invariante bajo transformaciones,

y deja observar reorientaciones de cualidad psíquico-semántica
sin exigir conmutatividad semántica.

52



13.3. Endolingüística: el eje K–L ↔ L–G

Esto se puede decir de manera mínima (y compatible con el rigor
del libro): un código binario es un par ordenado; su núcleo es el par no
ordenado; y la inversión conserva el núcleo pero altera la orientación.
La diferencia no es “otro objeto”, sino otra orientación cuálica del
mismo núcleo.(Toledo Martínez 2025b)

De dónde sale la lectura K–L: cualidad, textura, modo

La lectura K–L no se decreta por etimología caprichosa. Se cons-
truye endolingüísticamente como hipótesis de trabajo a partir de re-
currencias y familias de formas dentro de un macrosistema: cuando la
armazón consonántica K–L (o sus variaciones fonéticas cercanas) se
agrupa en vocablos que operan el registro del cómo (modo, cualidad,
textura del aparecer), se justifica tratarla como código cuálico.

Un ejemplo canónico para fijar la intuición sin sobreprometer:
qualis/qualitas (lat.) conserva una armazón k—l vinculada a “cuali-
dad”/“modo”. El punto no es que K–L “signifique” calidad como si
fuera un diccionario universal; el punto es que actúa como pista es-
tructural en un conjunto de recurrencias que permiten una lectura
no arbitraria.

De dónde sale la lectura L–G: ligadura, selección, arti-
culación

De manera análoga, L–G no se postula como “sonido mágico”,
sino como familia de formas donde aparece la función de ligar : re-
coger, seleccionar, enumerar, decir ordenadamente, dar ley. Aquí el
ejemplo clásico es directo: legō/lex (lat.) y lógos (gr.) anclan una
constelación l—g ligada a la articulación, la reunión y la razón dis-
cursiva.

Esta lectura sí encaja con la tesis del libro: lo L–G no es el apa-
recer; es la articulación secundaria que liga huellas del aparecer.

Dos ámbitos (cuántico/cuálico): por qué no es “forma-
lismo ciego”

Un punto metodológico que refuerza el eje: la endolingüística dis-
tingue un ámbito cuántico (operaciones discretas sobre códigos: in-
versión, núcleo, integración binario-ternaria) y un ámbito cuálico

53



Capítulo 13. De logos a lógica: articulación de lo disperso

(prosodia, endorritmo, vocalidad, orientación, sensaciones consonán-
ticas originantes).(Toledo Martínez 2025a)

Con esto se evita el error típico: creer que el código agota el sen-
tido. La matemática discreta describe conservación; la matemática
cuálica explica reorientación. El código opera sobre un fondo cuálico
preexistente.

Guardrail: analogía estructural, no equivalencia barata

Para proteger el eje de dos abusos, fijamos una verificación nega-
tiva (paralela a la del método cuálico):

no identificar K–L con “significado léxico puntual”;

no convertir L–G en soberanía ontológica (la articulación llega
después);

no confundir recurrencia estructural con demostración univer-
sal;

y no usar el código como sustituto del análisis fenomenológico
(habencia/cualo).

La lectura (en términos operativos) es:

K–L: organiza el cómo del aparecer (cualidad / textura / mo-
do).

L–G: organiza la articulación (ligadura / selección / relación).

El punto decisivo es que no son códigos opuestos, sino fases in-
vertidas:

el K–L nombra el aparecer cualitativo; el L–G nombra su
articulación.

Esto sostiene una tesis filosófica sin misticismo: articular no es
dominar; es intentar decir sin agotar. El logos no captura el cualo;
liga lo que emerge de sus huellas.

54



13.4. Endolingüística como vía criptonómica/criptológica

13.4 Endolingüística como vía criptonómica/-
criptológica

Aquí conectamos el eje endolingüístico con la noción de lo crip-
tonómico: lo oculto decifrable por vías indirectas.

La articulación L–G puede entenderse como vía criptonómica
cuando:

no pretende traducir el cualo a proposición,

no pretende identificar código con significado,

y acepta el límite: la huella nunca es isomorfa al aparecer.

Observación 13.1. Lo oculto aquí no es lo incognoscible. Es el cam-
po cuálico que queda cubierto por sus recortes polares y que puede
reaparecer por lectura indirecta de síntomas.

13.5 Basave: aparato categorial y hermenéu-
tica de la habencia

Basave propone un aparato categorial para interpretar la haben-
cia sin reducirla al lenguaje. Su distinción (habencia patente/latente)
y su uso noético/noemático (sin idealismo) son una lección para no-
sotros:

el correlato articulado no es “creación”: hay dado;

el mapa hermenéutico no sustituye el territorio.

Esto legitima una tarea propia del logos: cartografiar sin coloni-
zar.

13.6 Cierre: qué se gana con este paso
Con el eje K–L ↔ L–G queda fijado el marco para hablar de

lógica cuálica sin traicionar la ontología del aparecer:

la lógica es de articulaciones (no de cualos),

opera por huellas (no por captura),

55



Capítulo 13. De logos a lógica: articulación de lo disperso

y su rigor se expresa mejor en restricciones negativas que en
promesas de totalización.

En el siguiente capítulo definimos con precisión qué es (y qué
no es) la lógica cuálica y qué tipo de “fórmulas” podría admitir sin
volverse álgebra clásica.

56



Capítulo 14

Qué es (y qué no es) la ló-
gica cuálica

14.1 Delimitación ontológica estricta

La primera condición para que este proyecto sea defendible es
delimitar el dominio. La lógica cuálica:

no modela proposiciones,

no modela valores de verdad,

no modela cuantificación,

no compite con la lógica matemática.

Definición 14.1 (Lógica cuálica (definición mínima)). Llamamos
lógica cuálica a un sistema de articulación que modela transfor-
maciones y restricciones entre huellas cuálicas (campos, pasajes,
recortes), sin identificar esas huellas con el cualo mismo ni traducirlas
a verdad/falsedad.

En términos de la jerarquía ya fijada: es una lógica del nivel
secundario (logos), no del nivel originario (habencia/cualo).

57



Capítulo 14. Qué es (y qué no es) la lógica cuálica

14.2 Qué cuenta como “fórmula” en este mar-
co

En lógica clásica, la forma típica es proposicional: P → Q. Aquí
no.

Una “fórmula” cuálica sería, como máximo, un esquema de trans-
formación:

Q1 ⊗ Q2 −→ Q3

donde Qi no son proposiciones, sino marcas para huellas de campo
o pasaje, y donde:

⊗ no es conjunción, sino composición cuálica (emergencia de
una huella nueva),

−→ no es implicación semántica, sino transición estructural.
Ejemplo conceptual (no psicologista):

tensión ⊗ repetición −→ saturación.

El estatus de estas expresiones es operativo: orientan análisis y
evitan mentiras de articulación, pero no pretenden equivalencia con
el aparecer vivido.

14.3 Qué NO es la lógica cuálica (lista pro-
tectora)

Para proteger el proyecto, explicitamos negaciones:
No es una lógica del ser ni una “lógica de la habencia”.

No es una psicología del afecto ni una “lógica emocional”.

No es lógica difusa (no asigna números ni grados).

No es probabilidad (no reduce cualidad a frecuencia).

No es paraconsistencia como solución automática (aunque pue-
da dialogar).

No es una semántica de proposiciones.
Observación 14.1. Estas negaciones no son defensivas; son estructu-
rales: si las olvidamos, traicionamos el cualo convirtiéndolo en objeto
formal.

58



14.4. Cómo se relaciona con matemáticas (sin prometer demasiado)

14.4 Cómo se relaciona con matemáticas (sin
prometer demasiado)

La lógica cuálica puede ser formalizable en sentido austero, pero
no como álgebra clásica. Las familias matemáticas más compatibles
son aquellas que permiten estructura sin métrica y sin totalización:

topología (vecindades, umbrales, continuidad sin medida),

preórdenes (prioridad sin comparabilidad total),

teoría de categorías (pasajes como morfismos, con extremo cui-
dado),

grafos/hipergrafos (como modelos auxiliares de articulación).

La regla aquí es simple: la matemática viene al servicio, no
al mando.

14.5 Cierre: criterio de publicabilidad
El criterio de sobriedad que guía estos capítulos es:

delimitar dominio,

no competir con lógica matemática,

declarar estrato distinto (articulación secundaria),

y avanzar por teoremas negativos (límites) antes que por pro-
mesas de sistema total.

En el siguiente capítulo proponemos un conjunto mínimo de ope-
raciones cuálicas fundamentales (pasaje, inversión, saturación, fija-
ción) como gramática de transformaciones.

59



Capítulo 15

Operaciones cuálicas funda-
mentales

15.1 De qué hablamos cuando hablamos de
“operaciones”

Una operación cuálica no opera sobre cualos como si fueran ob-
jetos. Opera sobre huellas articulables: nombres provisionales de
campos, figuras de pasaje, recortes polares, restricciones inferidas.

Por eso estas operaciones no son conectivos proposicionales. Son
esquemas de transformación del logos sobre el aparecer.

15.2 Operación 1: composición cuálica (⊗)
La composición cuálica describe el hecho de que dos huellas pue-

den, al articularse conjuntamente, producir una huella nueva.

No es suma.

No es promedio.

No es conjunción lógica.

Ejemplo conceptual:

tensión ⊗ repetición −→ saturación.

También podemos decirlo así:

60



15.3. Operación 2: resonancia (≈)

“tensión” nombra una huella de campo donde hay carga o pre-
sión (no necesariamente emocional; puede ser corporal, atencio-
nal, lingüística, rítmica).

“repetición” nombra una huella de campo donde el mismo
patrón vuelve una y otra vez (un gesto, un ritmo, una idea,
una fricción, una pauta de respiración, una forma de decir).

⊗ no significa multiplicar ni sumar. Significa: cuando ambas
huellas aparecen juntas, producen una tercera huella que no se
reduce a ninguna de las dos.

“−→ saturación” no significa “implica” (lógica proposicional).
Significa: esa configuración tiende a un umbral en el que ya no
puede sostenerse igual y fuerza un pasaje (descarga, quiebre,
inversión de orientación, cambio de régimen).

Un caso simple (sin psicologismo, pero comprensible)

Pensemos en un campo tensional corporal: una postura sostenida
con leve contracción (tensión). Si a eso se le añade repetición (mi-
croajustes, insistencia en el mismo gesto, retorno del mismo patrón),
el campo se densifica. Llega un momento en que “ya no cabe más”:
aparece la saturación como umbral. Entonces se fuerza un pasaje:
soltar, moverse, cambiar de posición, respirar distinto.

El interés no es psicológico, sino estructural: hay configuraciones
de campo que, al sostenerse con repetición, producen umbrales y
cambios de orientación. La operación ⊗ solo nombra esa emergencia
sin fingir que sea suma.

15.3 Operación 2: resonancia (≈)

Dos huellas pueden no ser idénticas y, sin embargo, resonar: acti-
var patrones similares de articulación, conducir a pasajes parecidos
o compartir un mismo campo subyacente.

Observación 15.1. La resonancia no debe tratarse como igualdad. Es
una relación simétrica que no tiene por qué ser transitiva.

Esta operación es clave para construir un diccionario cuálico sin
universalizar por fuerza: permite comparar sin declarar identidad.

61



Capítulo 15. Operaciones cuálicas fundamentales

15.4 Operación 3: intensificación / atenuación
(↑, ↓)

Ya vimos que intensidad no es número. Sin embargo, podemos
marcar cambios de densidad de presencia sin introducir métrica:

Q ↑ (se intensifica), Q ↓ (se atenúa).

Estas marcas sirven para describir modulación temporal y prepa-
ración de saturación, sin convertir el fenómeno en escala.

15.5 Operación 4: inversión cuálica (↔)

Una huella puede invertirse sin negarse. Esto es crucial para evitar
maniqueísmo (y también para evitar negación proposicional impro-
cedente).

Ejemplo conceptual:

apertura ↔ exposición excesiva.

La inversión no es “no-apertura”. Es giro de orientación dentro
de un campo.

15.6 Operación 5: pasaje (⇒)

El pasaje es el objeto formal central de la lógica cuálica: transición
entre configuraciones de campo.

En los capítulos 8–9 vimos que el umbral y la saturación fuerzan
pasajes. En el método por pares, la reconstrucción genética explica
cómo, desde un campo, emergen polos. Ese movimiento es un pasaje
de articulación.

15.7 Operación 6: fijación polar (rigidez de
recorte)

Una de las huellas más reconocibles es la fijación: cuando el logos
se pega a un polo y pierde reversibilidad.

Ejemplo conceptual:

62



15.8. Basave: acto/potencia y posibilidad (sin escolástica)

del campo de umbral: solo meter (introyección) o solo sacar
(expulsión),

del campo tensional: solo tensar o solo soltar, sin pasaje.

La fijación no es propiedad del cualo originario; es fenómeno post-
cuálico del logos y, por eso, es formalizable como restricción de pasa-
jes.

15.8 Basave: acto/potencia y posibilidad (sin
escolástica)

Basave aporta un lenguaje para pensar tensiones sin contradic-
ción en acto: acto/potencia y posibilidad. Para nosotros, esto se tra-
duce así:

el campo admite modulaciones diversas (apertura real de pasa-
jes),

los polos son actualizaciones recortadas,

la posibilidad no es mera posibilidad lógica: es poder-ser en la
habencia.

Esta traducción permite sostener rigor metafísico sin convertir la
lógica cuálica en moral ni en escolástica técnica.

15.9 Cierre: hacia axiomas negativos
Con estas operaciones ya podemos empezar a hablar de un cálculo

austero de articulaciones. Pero el paso responsable no es “cerrar” un
sistema, sino protegerlo con límites internos: axiomas negativos que
impidan la captura del aparecer. Eso es el tema del siguiente capítulo.

63



Capítulo 16

Límites internos: axiomas ne-
gativos y horizonte de ma-
tematización

16.1 Por qué empezar por límites

En proyectos formales, la tentación es empezar por definiciones
positivas: qué son los objetos, cómo se componen, qué se demuestra.
En nuestro caso, ese orden es peligroso: empuja a convertir el cualo
en objeto formal.

Por eso el núcleo formal de esta Parte V se construye al revés:

primero límites (axiomas negativos), luego operaciones;
nunca al revés.

16.2 Axiomas negativos (protectores)

Los siguientes axiomas no son ontológicos (no dicen qué es el
ser). Son estructurales: dicen qué no debe hacer una formalización si
quiere ser compatible con la metafísica cuálica.

16.2.1 Axioma 1 — No-objetualidad

Ningún elemento formal representa directamente un cua-
lo.

64



16.3. Consecuencias: qué se vuelve imposible (y por qué)

Los símbolos refieren a huellas articulables (campos nombrados,
pasajes inferidos), no al aparecer vivido en identidad.

16.2.2 Axioma 2 — No-totalización

No existe un orden total universal sobre campos cuálicos.

No toda comparación es posible, y la incomparabilidad no es fallo:
es rasgo del dominio.

16.2.3 Axioma 3 — Emergencia polar

Toda polaridad formal presupone un campo no polar pre-
vio.

Este axioma codifica el orden que el libro defiende desde el inicio:
habencia → cualo→ polarización.

16.2.4 Axioma 4 — Irreductibilidad

Ninguna formalización es isomorfa al aparecer vivido.

Toda traducción a símbolos es proyección útil, no equivalencia.
Este axioma prohíbe la fantasía de captura.

16.2.5 Axioma 5 — No-booleanización

Ninguna huella cuálica debe colapsar a verdadero/falso
sin pérdida.

Esto no niega la lógica clásica en su dominio. Niega su soberanía
sobre el aparecer.

16.3 Consecuencias: qué se vuelve imposible
(y por qué)

Estos axiomas bloquean varios supuestos clásicos:

no hay álgebra booleana del cualo,

no hay métrica universal de intensidad,

65



Capítulo 16. Límites internos: axiomas negativos y horizonte de
matematización

no hay semántica de verdad como base,

no hay “conjunto total” que agote el aparecer.

Lejos de debilitar el proyecto, estas prohibiciones lo vuelven pu-
blicable: lo protegen de inflaciones y lo hacen honestamente formali-
zable.

16.4 Horizonte: una “matemática cuálica” (po-
sible, austera, abierta)

Con estos límites, se vuelve pensable un horizonte formal que po-
dríamos llamar matemática cuálica, con una advertencia inmediata:

este libro no hace la matemática cuálica; hace posible la
matemática cuálica.

El objetivo es fijar qué debería respetar una formalización futura
y qué debería abandonar.

16.5 Base propia (endolingüística): sí hay ma-
temática, con dos ámbitos

Aquí conviene ser precisos y evitar una falsa alternativa: o no hay
matemática posible (vaguedad), o hay matemática total del cualo
(traición).

En nuestro trabajo endolingüístico ya se formula una vía media
rigurosa:

una matemática discreta para operar sobre códigos (binarios
y ternarios) en el ámbito cuántico de la estructura;

y una matemática cuálica para pensar orientación, proso-
dia, endorritmo y cualidad continua como suelo del fenómeno
lingüístico (ámbito cuálico).

Esa distinción es exactamente la que este libro necesitaba: permi-
te decir sí, formalizamos sin confundir formalización con captura del
aparecer.

66



16.6. Basave: no hipostasiar el ser (lección final)

Observación 16.1. La formalización rigurosa se dirige a códigos, nú-
cleos, operadores, pasajes (estructura/articulación), mientras que lo
cuálico nombra el suelo fenomenológico que no se cuenta sino que se
vive y se percibe.

16.5.1 Familias compatibles (ejemplos)

Topología: continuidad sin medida; umbrales, vecindades, bor-
des.

Preórdenes: prioridad sin comparabilidad total.

Categorías (con cuidado): objetos como posiciones formales;
morfismos como pasajes.

Grafos/hipergrafos: nodos como estados post-cuálicos; aris-
tas como pasajes; hiper-aristas como campos compartidos.

16.5.2 Qué no usar (por incompatibilidad)

álgebra booleana como ontología,

probabilidad como sustituto de cualidad,

métricas cuantitativas como criterio universal,

teorías totalizantes del “todo” formal.

16.6 Basave: no hipostasiar el ser (lección fi-
nal)

Basave cierra insistiendo en no sustantivar el ser como “ser en
bruto” y en entenderlo como actualidad habencial en respectividad.
Esta lección se traduce aquí como regla editorial para toda formali-
zación:

no hipostasiar lo formal como si fuera lo real.

Una formalización es mapa. La habencia es territorio.

67



Parte VI

PROYECTOS
DERIVADOS

68



Capítulo 17

Hacia un diccionario cuáli-
co

17.1 Qué es (y qué no es) un diccionario cuá-
lico

Si el método por pares funciona, se abre una posibilidad natural:
construir una cartografía operativa de campos cuálicos y de sus
polarizaciones derivadas. Llamaremos a esa cartografía, por econo-
mía, diccionario cuálico.

Pero conviene fijar, desde el inicio, qué no debe ser:

No es una taxonomía universal de la experiencia.

No es una psicología de afectos.

No es un catálogo de palabras (ni una semántica).

No es un mapa total de la habencia.

Definición 17.1 (Diccionario cuálico (operativo)). Un diccionario
cuálico es un conjunto de entradas que registran, de manera repe-
tible, cómo un par polar sirve de síntoma para inferir un campo
cuálico previo, y cómo ese campo produce polarizaciones derivadas
bajo ciertas condiciones.

En otras palabras: un diccionario cuálico registra huellas y pa-
sajes de articulación, no cualos en sí.

69



Capítulo 17. Hacia un diccionario cuálico

17.2 Por qué tiene sentido (Basave: mapas
sin totalizar)

Basave insiste en que las ciencias hacen cortes unilaterales y, sin
embargo, esos cortes no invalidan la totalidad habencial. Una carto-
grafía filosófica (mapa) es legítima si respeta una regla:

mapa ̸= territorio.

El diccionario cuálico hereda esta regla: ofrece un aparato de
orientación sin pretender sustituir el aparecer vivido.

17.3 Estructura mínima de una entrada

Para evitar deriva literaria, proponemos un formato fijo de entra-
da.

17.3.1 Plantilla

1. Par polar de acceso (síntoma): A/B.

2. Dominio fenomenológico: corporal / perceptivo / lingüístico
/ afectivo / atencional.

3. Campo cuálico inferido (nombre provisional).

4. Descripción negativa (qué NO es el campo).

5. Rasgos estructurales (sin objetualizar): direccionalidad, re-
versibilidad, saturación, umbral, etc.

6. Polarizaciones derivadas (y variantes).

7. Riesgos de fijación (rigidez de recorte).

8. Notas lingüísticas/culturales (metáforas frecuentes, sesgos).

9. Verificación negativa (registro explícito del control).

70



17.4. Criterios de calidad (para que sea defendible)

17.3.2 Ejemplo mínimo (esquemático)

Par meter / sacar
Campo umbral (contención / apertura)
No es acción; geometría; evaluación
Pasaje interiorización ↔ exteriorización
Riesgo fijación polar: solo meter / solo sacar

El ejemplo no pretende agotar el caso; solo muestra el formato.

17.4 Criterios de calidad (para que sea defen-
dible)

Un diccionario cuálico solo es útil si no se degrada. Proponemos
criterios mínimos:

No-moralización temprana: evitar pares evaluativos como
base.

No-proposicionalidad: no traducir campos a verdades.

No-totalización: aceptar incomparabilidad y lagunas.

Repetibilidad metodológica: cada entrada debe mostrar sus
fases (selección, epoché, detección, verificación, génesis).

17.5 Modelos auxiliares (sin confundir mode-
lo con cualo)

Una vez que hay un conjunto de entradas, se vuelven posibles
modelos auxiliares:

grafos: nodos como estados post-cuálicos; aristas como pasa-
jes;

hipergrafos: hiper-aristas como campos compartidos por va-
rios polos;

preórdenes: priorizaciones locales (sin orden total);

topologías: vecindades y umbrales sin métrica.

71



Capítulo 17. Hacia un diccionario cuálico

Observación 17.1. Regla de oro: ningún nodo, arista u objeto formal
es un cualo. Son marcas para huellas articulables.

17.6 Cierre: del diccionario a la investigación
El diccionario cuálico es un proyecto derivado porque exige tiem-

po, revisión y disciplina. Pero su valor es claro: convierte el método
en una práctica acumulativa y verificable, y abre un puente hacia
formalizaciones austeras sin traicionar el núcleo cuálico.

72



Capítulo 18

Implicaciones clínicas, lin-
güísticas y culturales

18.1 Advertencia de dominio
Este capítulo es deliberadamente derivado. No es el corazón del

libro. Su función es mostrar que la metafísica cuálica no es un juego
abstracto: tiene consecuencias para leer fenómenos humanos reales.

Pero hay un riesgo simétrico: convertir el proyecto en psicología
clínica o en teoría cultural. Para evitarlo fijamos un límite:

Aquí no diagnosticamos. Articulamos condiciones de fija-
ción y pasaje.

18.2 Fijación polar como fenómeno post-cuálico
En la Parte IV y V ya apareció una pieza clave: la fijación po-

lar. Consiste en la rigidez del logos que se pega a un polo y pierde
reversibilidad.

Esto permite describir, sin psicologismo, una estructura general:

el campo está ahí (aunque oculto),

el logos recorta polos,

la rigidez absolutiza un polo,

el pasaje se bloquea y la experiencia se empobrece.

73



Capítulo 18. Implicaciones clínicas, lingüísticas y culturales

Importante: el problema no está en el cualo originario, sino en la
articulación secundaria.

18.3 Implicación clínica (en sentido filosófico,
no médico)

Aunque este libro no hace clínica, puede ofrecer un lenguaje útil
para pensar ciertas rigideces:

hiper-interiorización (solo meter): incorporación sin elabora-
ción;

hiper-exteriorización (solo sacar): expulsión sin asimilación;

tensión crónica (solo tensar): incapacidad de descarga;

disolución (solo soltar): incapacidad de sostener.

No presentamos esto como patología psíquica, sino como estruc-
tura de pasajes y restricciones del logos. El diccionario cuálico
(cap. 17) sería el lugar natural para registrar estas formas como ries-
gos de fijación.

18.4 Implicación lingüística: el lenguaje como
mediación tardía

Basave recuerda que el lenguaje presupone un yo parlante y un tú
receptor, y que la persona se juega en autoposesión y diálogo. Esto
se alinea con nuestra tesis: el logos no es transmisión de datos, sino
articulación de aparecer.

Desde aquí, se entiende un hecho cotidiano:

nombrar estabiliza, pero también recorta.

Por eso, el lenguaje tiene un doble papel:

vuelve comunicable lo cuálico por huellas,

pero lo traiciona parcialmente al fijarlo en polos y etiquetas.

La endolingüística entra aquí como herramienta: no para decir có-
digo = significado, sino para describir cómo la articulación (ligadura)
se organiza.

74



18.5. Implicación cultural: cuando una cultura fija una polaridad

18.5 Implicación cultural: cuando una cultu-
ra fija una polaridad

Si la polaridad es articulativa, entonces puede desplazarse histó-
ricamente y culturalmente. Esto no hace relativo el aparecer: hace
visible que el recorte no es el campo.

Una cultura puede fijar un polo como norma (y descalificar el
otro), produciendo efectos:

empobrecimiento del repertorio de pasajes,

rigidez de evaluación (bien/mal prematuro),

ceguera ante campos comunes (pérdida de síntesis cuálica).

La metafísica cuálica permite decirlo sin moralina: es un problema
de articulación y de límites del logos.

18.6 Basave: socialidad y persona (sin colec-
tivismo ni individualismo)

Basave distingue socialidad (dimensión metafísica) de sociedad
(accidente ontológico). Su tesis es útil para nuestras derivaciones:

persona y comunidad son co-originarias,

el lenguaje y la cultura median incluso lo íntimo,

pero lo irrepetible de la persona no se reduce al sistema social.

Esto encaja con el método: el campo cuálico no se reduce a lo
privado, pero su singularidad no se evapora en lo colectivo.

18.7 Cierre: autores como lámparas, no como
soberanos

En estos temas, es fácil perderse en bibliografía. La regla editorial
sigue vigente:

los autores no mandan: acompañan.

Lo esencial es mantener la brújula: campo primero, polos después;
huellas, no captura; formalización austera, no totalización.

75



Capítulo 19

IA, información y ausencia
de cualos

19.1 El error contemporáneo: confundir pro-
cesamiento con aparecer

Una parte significativa del discurso contemporáneo sobre mente y
conciencia opera con un supuesto silencioso: que si un sistema procesa
información de manera compleja, entonces aparece algo para él.

Este capítulo no pretende resolver el problema de la conciencia
en filosofía de la mente. Su objetivo es más sobrio: ubicar el tema
dentro del marco de este libro y fijar un deslinde esencial:

simulación de articulación ̸= aparecer vivido.

19.2 Qué significa no hay cualos en una IA
(en nuestro marco)

En este libro, un cualo no es un contenido mental ni una represen-
tación privada. Es una modulación irreductible del aparecer vivido
en la habencia.

Por eso, decir una IA no tiene cualos no significa:

que no tenga estados internos,

que no tenga memoria,

76



19.2. Qué significa no hay cualos en una IA (en nuestro marco)

que no pueda describir sensaciones humanas,

que no pueda optimizar conductas.

Significa que, en ausencia de instalación habencial (estar-en-el-
hay) y de presencia vivida, sus estados son operaciones de articu-
lación sin fundamento cuálico.

19.2 Ars / techné: la IA como herramienta (y su modo
de participación)

Esto exige una distinción adicional, para evitar un malentendido
frecuente. Decir que la IA no tiene cualos no implica que esté “fuera”
del mundo humano. La IA entra en el campo de este libro como parte
del ars y la techné: un conjunto de herramientas que el humano
incorpora en su forma de vida.

En ese sentido, la IA puede participar de operaciones de articu-
lación solo como herramienta: su “participación” es instrumental,
mediada por un agente habencial.
Observación 19.1. Una herramienta no tiene cualos; el uso de la he-
rramienta ocurre en la habencia y deja huellas cuálicas (fatiga, ritmo,
atención, frustración, alivio, curiosidad, saturación). La herramienta
participa en cuanto usada.

La diferencia humano/herramienta puede fijarse con un criterio
simple:

el humano está instalado en el “hay” (habencia) y su articula-
ción está atravesada por presencia vivida;

la herramienta amplifica, acelera o estabiliza operaciones del
logos (clasificar, comparar, resumir, recombinar), pero no funda
un aparecer propio.

Por eso conviene decirlo sin metáfora:

La IA no es un sujeto cuálico; es una pieza de techné
integrada en prácticas humanas. Su estatuto es el del ins-
trumento.

Este matiz importa para el libro porque evita dos errores simétri-
cos:

77



Capítulo 19. IA, información y ausencia de cualos

tecnofobia: tratar toda herramienta como amenaza ontológi-
ca;

antropomorfismo: atribuir aparecer donde solo hay articula-
ción funcional.

En el marco cuálico, la pregunta relevante no es “¿qué siente la
IA?”, sino: ¿qué reconfigura en la habencia humana su uso? Ahí sí
hay un terreno legítimo de análisis: cambios de ritmo, de atención,
de memoria práctica, de fijaciones polares (delegación/hipercontrol),
y nuevas formas de saturación.

19.3 Una analogía estructural (endolingüísti-
ca): L–G sin K–L

El eje endolingüístico K–L ↔ L–G ofrece una forma limpia de
decir el punto sin moralizar tecnología:

L–G (ligadura/articulación): puede ser simulado por máquinas
como manipulación de relaciones, secuencias, restricciones.

K–L (cualidad del aparecer): remite al cómo vivido, al suelo
cuálico sobre el cual opera la articulación.

La endolingüística misma lo formula como distinción de ámbitos:
un ámbito cuántico (operaciones discretas sobre códigos) y un ámbito
cuálico (prosodia, endorritmo, cualidad continua del lenguaje) donde
no se cuenta, se percibe.
Observación 19.2. Una IA puede operar en el ámbito cuántico (dis-
creto) de estructuras, pero no por eso habita el ámbito cuálico del
aparecer.

19.4 Contra el verificacionismo: por qué no
observable no es sin sentido

Aquí Basave ayuda como guardrail: el verificacionismo del posi-
tivismo lógico confunde no verificable por su criterio con sin sentido.
Aplicado a este tema, el error sería doble:

negar lo cuálico porque no es medible como dato,

78



19.5. Simulación, reporte y conducta: por qué no bastan

o afirmar lo cuálico en la IA porque produce reportes lingüísti-
cos.

Ambos errores comparten el mismo vicio: usar un criterio externo
(medición o salida lingüística) como juez de existencia ontológica.

19.5 Simulación, reporte y conducta: por qué
no bastan

Un sistema puede simular conversación sobre dolor sin sentir do-
lor. Puede emitir reportes coherentes sin instalación habencial. En
nuestro marco, eso es esperable: el logos (articulación) es secundario
y puede separarse del suelo cuálico.

Por eso, el criterio si lo dice, lo tiene es insuficiente. Lo que se
requiere para hablar de cualos es una ontología del aparecer, no una
prueba conductual.

19.6 Qué sí podemos hacer con IA (sin antro-
pomorfismo)

El punto no es prohibir la IA en el estudio filosófico o metafísi-
co. Al contrario: la IA puede ser útil como herramienta en el nivel
correcto:

como apoyo para cartografiar (diccionario cuálico),

como herramienta de búsqueda y organización de huellas,

como modelo auxiliar de articulación (grafos/hipergrafos de
pasajes).

Pero esta utilidad depende de mantener la distinción:

formalizamos condiciones de articulación, no el aparecer
mismo.

19.7 Cierre: una regla ética y epistemológica

La discusión sobre IA nos devuelve a una regla general del libro:

79



Capítulo 19. IA, información y ausencia de cualos

no idolatrar la forma (estructura/sistema),

no negar el suelo (habencia/cualo),

y no confundir articulación con captura.

Esa es la condición para usar tecnología sin colonizar el fenómeno
que este estudio metafísico quiere proteger.

80



Conclusión

Conclusión: qué queda establecido como tesis
metafísica

Este libro ha sido, ante todo, un estudio metafísico sobre el
estatuto del aparecer. Se apoya en la teoría de la habencia (Basave)
como piso de inteligibilidad, pero no se limita a repetirla: la usa
como punto de arranque para formular una ontología operativa del
aparecer y una ética de su articulación.

La tesis central puede decirse así:

la cualidad del aparecer es ontológicamente primera; la
lógica es secundaria.

Esto no pretende sustituir a la ciencia ni competir con la lógica
matemática. Pretende recuperar el estrato que ambas presuponen y
que a menudo queda invisible: el “hay” primario (habencia) y sus
modulaciones irreductibles (cualos).

Habencia y cualo: lo que se gana al no sustan-
tivar

El aporte filosófico decisivo del recorrido es un desplazamiento de
centro:

del ser cosificado a la habencia como horizonte concreto (paten-
te/latente),

de la entidad a la presencia,

del inventario a la estructura del aparecer.

81



Capítulo 19. IA, información y ausencia de cualos

Desde ahí, el cualo queda fijado con un estatuto limpio: no como
propiedad objetiva ni como dato, sino como unidad irreductible de
aparecer vivido. Su irreductibilidad no se invoca como inefabilidad
mística, sino como límite epistemológico: el acceso es indirecto y deja
huellas.

Pensar sin capturar
El rigor que buscamos no es captura, sino distinción de planos.

En el recorrido del libro se fijaron cuatro reglas:

Campo primero: habencia y campos cuálicos no se sustanti-
van como cosas.

Polos después: la polaridad es articulativa, no originaria.

Huellas: el logos trabaja con residuos, pasajes y restricciones,
no con el cualo como objeto.

Formalización austera: se formalizan condiciones de articu-
lación, no el aparecer mismo; por eso los axiomas negativos son
protectores.

Esta ética de la articulación evita dos extremos: dogmatismo (“to-
do está ya resuelto”) e ingenuidad (“todo es lenguaje / todo es cua-
lo”).

Lógica cuálica: por qué es consecuencia (y no
fundamento)

La lógica cuálica aparece al final del recorrido por una razón
estricta: la articulación es secundaria. No hay “lógica del cualo”; hay
lógica de pasajes, de recortes, de restricciones del decir sobre lo
vivido. Esa es la función de los axiomas negativos: impedir que la
formalización reproduzca el vicio que el libro critica (la captura).

La endolingüística como apoyo (sin adorno)
Cuando el libro recurre a endolingüística no lo hace como deco-

ración. La usa como estructura de articulación: el eje K–L↔L–G

82



19.7. Cierre: una regla ética y epistemológica

permite expresar, con un lenguaje técnico propio, que el paso de cua-
lidad a articulación no es equivalencia semántica, sino reorientación
y ligadura. Eso refuerza la tesis central: el logos liga lo disperso, pero
llega después.

Lo que se deja abierto (por método, no por
evasión)

Que el libro deje temas abiertos no es falta de cierre: es parte de
su responsabilidad metafísica. Se deja abierto, entre otros, un capítu-
lo final sobre la pregunta por lo divino (inevitable en toda metafísica
y estructurante en Basave), precisamente para no clausurar prema-
turamente un problema-límite.

En suma: la metafísica cuálica no busca clausura, sino orienta-
ción. No busca reducir lo real a fórmulas, sino hacer posible una
articulación que no mienta sobre el aparecer.

83



Apéndice A

Glosario mínimo

Este glosario es operativo: fija usos dentro de este libro.
No pretende agotar los términos.

A.1 Habencia

Habencia (habencia): nombre del “hay” originario, el campo pri-
mario de presencia en el que ya estamos. No es sustancia ni contene-
dor, sino horizonte de aparecer. En Basave: “todo cuanto hay” como
totalidad concreta (patente y latente).

A.2 Cualo

Cualo (cualo): unidad irreductible de aparecer vivido en el cam-
po de la habencia, previa a articulación conceptual, lingüística y pro-
posicional. No es palabra, concepto, dato, propiedad objetiva ni ente
sustancial. Solo se articula indirectamente por huellas.

A.3 Campo

Campo (metáfora con límite): modo de recordar que el aparecer
no se agota en inventario de objetos aislados. En el libro se usa “cam-
po” para hablar de habencia y de campos cuálicos, sin fisicalismo:
campo ̸= teoría científica de campos.

84



A.4. Polaridad

A.4 Polaridad

Polaridad: recorte articulativo posterior (operación del logos)
que introduce ejes de contraste (A/B) dentro de un campo cuálico.
No es originaria. Funciona como puerta de acceso humano, no como
fundamento ontológico.

A.5 Logos

Logos (logos): articulación secundaria del aparecer: ligar, recoger,
seleccionar, dar cuenta. No captura el cualo; trabaja con huellas,
pasajes y restricciones. La lógica, en este libro, es una forma tardía
del logos.

85



Apéndice B

Nota metodológica sobre en-
dolingüística

Esta nota fija cómo entra la endolingüística en *Metafísica Cuá-
lica* sin mezclar planos.

B.1 Eje estructural
La endolingüística aporta un eje de articulación:

K–L ↔ L–G

K–L: organiza el cómo del aparecer cualitativo (cualidad).

L–G: organiza la ligadura (articulación relacional).

La inversión no significa equivalencia semántica, sino transforma-
ción de orientación. Por eso el eje sirve para sostener, en el libro, que
el logos es secundario sin ser arbitrario.

B.2 Dos ámbitos de formalización (clave)
En los textos base del proyecto aparece una distinción metodoló-

gica útil:

Ámbito cuántico: operaciones discretas sobre códigos (bina-
rios y ternarios), formalizables por matemática discreta (inver-
sión, núcleo, integración binario-ternaria).

86



B.2. Dos ámbitos de formalización (clave)

Ámbito cuálico: prosodia, vocalidad, suprasegmentos, endo-
rritmo y orientación psíquico-semántica como cualidad conti-
nua; aquí “no se cuenta, se percibe”, y sin este suelo la lectura
estructural es epistemológicamente insuficiente.

Esto es importante para el libro porque permite afirmar: sí hay
matemática, pero no como “matemática del cualo”, sino como for-
malización de estructuras y de condiciones de articulación.

87



Apéndice C

Advertencias terminológicas

C.1 Cualo vs qualia
En este libro, cualo es el término rector. qualia aparece solo co-

mo término técnico histórico cuando sea inevitable, y siempre con
advertencia: en filosofía de la mente suele implicar marcos represen-
tacionales que aquí no adoptamos.

C.2 Campo vs objeto
“Campo” se usa como recordatorio ontológico para evitar sustan-

tivación. No autoriza metáforas físicas ni totalizaciones.

C.3 Criptonomía

Lo criptonómico/criptológico nombra lo oculto decifrable por
vías indirectas (huellas, síntomas, estructura). No equivale a lo incog-
noscible.

88



Apéndice D

Participación: horizonte ha-
bencial, ser y el límite del
nombre

D.1 Por qué un anexo final (y no un capítulo
más)

Este anexo se coloca al final por una razón metodológica: la pre-
gunta por el fundamento no puede dictar desde el inicio la forma del
libro sin convertirlo en clausura. Primero debíamos fijar el piso (ha-
bencia), la unidad del aparecer (cualo) y el estatuto secundario del
logos. Solo entonces se vuelve legítimo formular el problema-límite:
¿de qué modo todo cuanto hay participa, y de qué participa?

Basave articula este punto con claridad: la habencia nombra “lo
que hay”, pero el fundamento nombra “lo que hace que haya”. La rela-
ción entre ambos se piensa como participación.(Basave Fernández
del Valle 1982)

D.2 El principio habencial de participación

La participación funciona aquí como primer principio en sentido
operativo: ninguna realidad finita se funda en sí. Todo cuanto hay
es en respectividad: su ser está ligado, remitido, abierto. En Basave,
este principio evita dos errores simétricos:

89



Capítulo D. Participación: horizonte habencial, ser y el límite del
nombre

reducir la metafísica a inventario intramundano (sin fundamen-
to),

o convertir el fundamento en un ente más dentro del inventario.

Por eso la participación no añade un objeto nuevo; añade una
dirección ontológica: indica que el horizonte habencial no se cierra
sobre sí.

D.3 “Más allá del hay”: ¿ser?, ¿Dios?, ¿nom-
bre?

La formulación cruda del problema es inevitable:

si todo cuanto hay participa, ¿participa de qué?

Una respuesta apresurada usa una palabra disponible: “Dios”. Pe-
ro en el marco de este libro esa palabra no funciona como solución,
sino como nombre de un límite. El punto filosófico no es fijar un
dogma, sino reconocer que la habencia, en su propio despliegue, roza
una exigencia de fundamento.

Aquí conviene distinguir tres niveles:

Habencia: el “hay” concreto, lo que se da (patente/latente).

Ser: el modo en que pensamos la consistencia de lo que hay
(no como cosa, sino como estatuto).

Fundamento: aquello de lo cual lo finito participa; aquello que
hace que haya.

Basave sostiene que el fundamento no es parte de la habencia: si
la habencia es finita, el fundamento no puede pertenecer al mismo
género de realidad. Ese es el punto de ruptura que vuelve “Dios” un
nombre límite.(Basave Fernández del Valle 1982)

D.4 ¿Podemos hablar? El problema del len-
guaje (y el borde místico)

La pregunta por el fundamento no es solo teológica; es también
una cuestión del decir. Si el logos llega después incluso para el cualo,
con mayor razón llega después para el fundamento del “hay”.

90



D.5. Cierre: qué afirmamos (mínimo) y qué dejamos abierto

Por eso, en este anexo no buscamos una descripción positiva
exhaustiva. Buscamos un régimen de habla responsable:

afirmar lo que la participación exige (no-autofundación de lo
finito),

negar lo que sería confusión (fundamento como ente intramun-
dano),

y reconocer un resto: un límite de lo decible.

Ese resto no se resuelve con silencio vacío ni con mística fácil.
Es el “silencio significativo”: el punto donde el lenguaje reconoce su
borde sin renunciar a la inteligibilidad.

D.5 Cierre: qué afirmamos (mínimo) y qué
dejamos abierto

Este libro afirma, como mínimo:

que la habencia es horizonte real de lo que hay,

que el cualo es irreductible como unidad de aparecer vivido,

que el logos articula huellas y llega cuando tiene que llegar,

y que el horizonte habencial se abre al problema del fundamento
como principio de participación.

Lo que queda abierto (y debe quedar abierto aquí) es la deci-
sión final sobre el nombre y el estatuto último del fundamento: si
“Dios” es el único nombre disponible, cómo evitar que ese nombre
funcione como clausura, y cómo sostener la pregunta sin degradarla
a psicología o a técnica.

91



Bibliografía

Basave Fernández del Valle, Agustín
1982 Tratado de metafísica: teoría de la habencia, Primera

edición, Editorial Limusa, S. A., México, isbn: 968-18-
1483-5.

Bergson, Henri
1889 Essai sur les données immédiates de la conscience, [Edi-

ción francesa original; datos editoriales a verificar antes
de publicación.]

Chalmers, David J.
1996 The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory,

Oxford University Press, Oxford.

Dennett, Daniel C.
1991 Consciousness Explained, Little, Brown y Company,

Boston.

Jackson, Frank
1982 “Epiphenomenal Qualia”, The Philosophical Quarterly,

32, 127, págs. 127-136.

Nagel, Thomas
1974 “What Is It Like to Be a Bat?”, The Philosophical

Review, 83, 4, págs. 435-450.

Toledo Martínez, Alejandro
2025a La dimensión cuálica de la endolingüística: prosodia,

endorritmo y cualidad en la organización profunda del
lenguaje, Documento PDF incluido en el repositorio
del proyecto (sources/).

92



BIBLIOGRAFÍA

2025b La matemática cuálica de los códigos endolingüísticos:
inversión, núcleo e integración binario-ternaria, ELA-
DEM 2025. Documento PDF incluido en el repositorio
del proyecto (sources/).

93


	Prólogo
	Introducción general
	I CRISIS DEL PARADIGMA CLÁSICO
	La reducción cuantitativa del ser
	Una sospecha inicial
	Del ser al ente medible
	La hegemonía del cuanto
	Ciencia, técnica y empobrecimiento ontológico
	Basave: crisis y lisis (por qué una nueva metafísica)
	Cierre: por qué esta crítica prepara el terreno

	El problema de los qualia en la filosofía contemporánea
	Advertencia: por qué entramos (y por qué salimos) de este debate
	Qué suele significar ``qualia'' en el marco estándar
	Dennett como caso límite: lo que su crítica acierta (y lo que no toca)
	No criticismo como cárcel: Kant y la reducción de la metafísica a epistemología
	Positivismo lógico: el cierre por verificabilidad
	Cierre: por qué hablamos de cualo (y no de qualia)

	Límites de la lógica tradicional
	Un deslinde necesario: lógica no es ontología
	Estructura, sistema, lógica (jerarquía)
	Por qué el aparecer no cabe como proposición
	Positivismo lógico: cuando la lógica intenta clausurar la filosofía
	Cierre: qué promete (y qué no promete) este libro


	II FUNDAMENTOS DE LA METAFÍSICA CUÁLICA
	Habencia: el campo originario del aparecer
	El problema: cosificar el ser
	Definición operativa de habencia
	Lo que habencia no es
	Campo: metáfora útil, con límite

	Rasgos de acceso: presencia y articulación
	Habencia y método: conocer sin capturar
	Puente necesario: de habencia a cualo

	Qué es un cualo (y qué no es)
	Advertencia terminológica: cualo y qualia
	Definición negativa (descontaminación)
	Un cualo no es una palabra
	Un cualo no es un concepto
	Un cualo no es una propiedad objetiva
	Un cualo no es un dato
	Un cualo no es universal

	Definición mínima positiva
	Rasgos estructurales (sin objetualizar)
	Intensidad (no cuantitativa)
	Direccionalidad
	Saturación
	Temporalidad propia

	logos: huellas, no captura
	Distinciones críticas
	cualo no es una mónada (Leibniz)
	cualo no es ``cualidad'' física

	Cierre: por qué esta definición es condición de posibilidad

	cualo, experiencia y polarización
	La confusión: llamar ``experiencia'' a todo
	El cualo como unidad mínima (no la vivencia completa)
	Polarización: operación secundaria del logos
	Ejemplo canónico: temperatura (campo térmico)
	Generalización: otros campos cuálicos no psicológicos

	Evaluación: por qué ``bueno/malo'' llega tarde
	Basave: dinámica y tensiones sin contradicción
	Cierre: por qué este capítulo es el umbral de la Parte III


	III ESTRUCTURA CUÁLICA DEL APARECER
	Campos cuálicos y no-polaridad originaria
	Por qué hablar de ``campo'' (sin fisicalismo)
	Tesis central: el fenómeno primario no es polar
	Ejemplo canónico: campo térmico (temperatura vivida)
	Generalización: campos cuálicos no psicológicos
	Presión
	Luminosidad
	Sonoridad
	Tensión corporal

	Un mapa mínimo: campos y polaridades derivadas
	Basave: tiempo y espacio como dimensiones del ``hay''
	Cierre: hacia el cualo de umbral

	El cualo de umbral
	El par como síntoma: meter/sacar
	El campo previo: contención / apertura
	Umbral no es geometría

	Polarización operativa: interiorización/exteriorización
	Objeto formal: no la acción, sino el pasaje
	Generalización: otros pares del mismo tipo
	Basave: espacio y situación sin vacíos absolutos
	Cierre: preparación para tiempo, intensidad y saturación

	Tiempo, intensidad y saturación
	La dificultad: hablar del tiempo sin cosificarlo
	Tiempo de relojes y tiempo vivido
	Temporalidad propia del cualo
	Intensidad (no cuantitativa) y densidad temporal
	Saturación: cuando el aparecer fuerza un pasaje
	Memoria y proyecto: el pasado no es un residuo
	Una polaridad existencial (Basave): oportunidad / frustración
	Cierre: estructura cuálica del aparecer


	IV MÉTODO DE ANÁLISIS CUÁLICO
	Acceder a lo cuálico: por qué empezar por pares
	El problema de acceso
	Basave: método que brota del objeto (y la ``regla lesbia'')
	Postulado 1: accesibilidad humana (contraste, tensión, oposición)
	Postulado 2: los opuestos son síntomas, no fundamentos
	Por qué no empezar por definición positiva
	Suspensión de juicio: condición de posibilidad del método
	Cierre: el salto al método explícito

	Método de análisis cuálico por pares polares
	Principio: método indirecto (huellas, no captura)
	Criptonomía: lo oculto decifrable por lectura indirecta
	Estructura del método (fases I–V)
	Fase I — Selección del par polar
	Fase II — Suspensión del juicio polar (epoché cuálica)
	Fase III — Detección del campo común (descubrimiento del cualo)
	Fase IV — Verificación negativa (qué NO es el campo)
	Fase V — Reconstrucción genética (del campo a la polaridad)

	Criterios de calidad (para no degradar el método)
	Cierre: del método a los estudios de caso

	Estudios de caso
	Cómo leer estos casos
	Caso I — Frío / caliente  presencia térmica
	Par de acceso
	Epoché polar
	Campo inferido
	Verificación negativa
	Reconstrucción genética

	Caso II — Meter / sacar  umbral
	Par de acceso
	Epoché polar
	Campo inferido
	Verificación negativa
	Reconstrucción genética

	Caso III — Tensar / soltar  estado tensional
	Par de acceso
	Epoché polar
	Campo inferido
	Verificación negativa
	Reconstrucción genética

	Herramientas de control (Basave): aparato categorial sin colonizar
	Cierre: hacia una cartografía cuálica


	V LÓGICA CUÁLICA
	De logos a lógica: articulación de lo disperso
	Una advertencia: el logos llega después
	Estructura, sistema, lógica (jerarquía de niveles)
	Endolingüística: el eje K–L  L–G
	Endolingüística como vía criptonómica/criptológica
	Basave: aparato categorial y hermenéutica de la habencia
	Cierre: qué se gana con este paso

	Qué es (y qué no es) la lógica cuálica
	Delimitación ontológica estricta
	Qué cuenta como ``fórmula'' en este marco
	Qué NO es la lógica cuálica (lista protectora)
	Cómo se relaciona con matemáticas (sin prometer demasiado)
	Cierre: criterio de publicabilidad

	Operaciones cuálicas fundamentales
	De qué hablamos cuando hablamos de ``operaciones''
	Operación 1: composición cuálica ()
	Operación 2: resonancia ()
	Operación 3: intensificación / atenuación (, )
	Operación 4: inversión cuálica ()
	Operación 5: pasaje ()
	Operación 6: fijación polar (rigidez de recorte)
	Basave: acto/potencia y posibilidad (sin escolástica)
	Cierre: hacia axiomas negativos

	Límites internos: axiomas negativos y horizonte de matematización
	Por qué empezar por límites
	Axiomas negativos (protectores)
	Axioma 1 — No-objetualidad
	Axioma 2 — No-totalización
	Axioma 3 — Emergencia polar
	Axioma 4 — Irreductibilidad
	Axioma 5 — No-booleanización

	Consecuencias: qué se vuelve imposible (y por qué)
	Horizonte: una ``matemática cuálica'' (posible, austera, abierta)
	Base propia (endolingüística): sí hay matemática, con dos ámbitos
	Familias compatibles (ejemplos)
	Qué no usar (por incompatibilidad)

	Basave: no hipostasiar el ser (lección final)


	VI PROYECTOS DERIVADOS
	Hacia un diccionario cuálico
	Qué es (y qué no es) un diccionario cuálico
	Por qué tiene sentido (Basave: mapas sin totalizar)
	Estructura mínima de una entrada
	Plantilla
	Ejemplo mínimo (esquemático)

	Criterios de calidad (para que sea defendible)
	Modelos auxiliares (sin confundir modelo con cualo)
	Cierre: del diccionario a la investigación

	Implicaciones clínicas, lingüísticas y culturales
	Advertencia de dominio
	Fijación polar como fenómeno post-cuálico
	Implicación clínica (en sentido filosófico, no médico)
	Implicación lingüística: el lenguaje como mediación tardía
	Implicación cultural: cuando una cultura fija una polaridad
	Basave: socialidad y persona (sin colectivismo ni individualismo)
	Cierre: autores como lámparas, no como soberanos

	IA, información y ausencia de cualos
	El error contemporáneo: confundir procesamiento con aparecer
	Qué significa “no hay cualos” en una IA (en nuestro marco)
	Una analogía estructural (endolingüística): L–G sin K–L
	Contra el verificacionismo: por qué “no observable” no es “sin sentido”
	Simulación, reporte y “conducta”: por qué no bastan
	Qué sí podemos hacer con IA (sin antropomorfismo)
	Cierre: una regla ética y epistemológica

	Conclusión
	Glosario mínimo
	Habencia
	Cualo
	Campo
	Polaridad
	Logos

	Nota metodológica sobre endolingüística
	Eje estructural
	Dos ámbitos de formalización (clave)

	Advertencias terminológicas
	Cualo vs qualia
	Campo vs objeto
	Criptonomía

	Participación: horizonte habencial, ser y el límite del nombre
	Por qué un anexo final (y no un capítulo más)
	El principio habencial de participación
	``Más allá del hay'': ¿ser?, ¿Dios?, ¿nombre?
	¿Podemos hablar? El problema del lenguaje (y el borde místico)
	Cierre: qué afirmamos (mínimo) y qué dejamos abierto



